
 

 

 
 

 

 

                        

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO AMAPÁ 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

NARA ANIKÁ DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

PRINCÍPIOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS DA ESCOLA DA ALDEIA MANGA / OIAPOQUE-AP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Macapá-AP 

2025 



 

 

NARA ANIKÁ DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRINCÍPIOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS DA ESCOLA DA ALDEIA MANGA / OIAPOQUE-AP 

 

 

 

 

 

 

 - 

 

Dissertação apresentada como requisito 

para a obtenção de título de Mestre em 

Educação, no Programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Amapá (PPGED/UNIFAP). 

 

Linha de Pesquisa: Educação, Cultura e 

Diversidades 

 

Orientador: Prof. Dr. Tadeu Lopes 

Machado 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Macapá ï AP 

2025 
  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Biblioteca Central/UNIFAP-Macapá-AP 

Elaborado por Cristina Fernandes ï CRB-2 / 1569 

 

 
Santos, Nara Anika dos. 

S237p Princípios da educação escolar indígena e práticas pedagógicas da Escola da Aldeia 
Manga/ Oiapoque - AP / Nara Anika dos Santos. - Macapá, 2025. 

1 recurso eletrônico. 
118 f. 

 
Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Amapá, Coordenação do Programa de 

Pós-Graduação em Educação, Macapá, 2025. 
Orientador: Prof. Dr. Tadeu Lopes Machado. 
Coorientador: . 

 
Modo de acesso: World Wide Web. 
Formato de arquivo: Portable Document Format (PDF). 

 
1. Práticas pedagógicas. 2. Princípios da educação escolar indígena. 3. Aldeia Manga - AP. I. 
Machado, Tadeu Lopes, orientador. II. Universidade Federal do Amapá . III. Título. 

 
CDD 23. ed. ï 370.71 

 

 
SANTOS, Nara Anika dos. Princípios da educação escolar indígena e práticas pedagógicas da Escola da Aldeia Manga / 
Oiapoque - AP. Orientador: Prof. Dr. Tadeu Lopes Machado. 2025. 118 f. Dissertação (Mestrado) - Educação. Universidade 
Federal do Amapá, Macapá, 2025. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

NARA ANIKA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRINCÍPIOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS DA ESCOLA DA ALDEIA MANGA / OIAPOQUE-AP 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

Prof. Dr. Tadeu Lopes Machado (Orientador) 

PPGED/Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

 

 

 

Profª. Dr. Débora Mate Mendes 

PPGED/Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

 

 

Profª. Dr. Meire Adriana da Silva 

PROFSOCIO/Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ñSe o colonialismo nos causou um dano 

quase irreparável foi o de afirmar que 

somos todos iguais. Agora a gente vai 

ter que desmentir isso e evocar os 

mundos das cartografias afetivas, nas 

quais o rio pode escapar ao dano, a 

vida, á bala perdida, e a liberdade não 

seja só uma aceitação do sujeito, mas 

uma experiência tão radical que nos leve 

além da ideia de finitude. 

Não vamos deixar de morrer ou 

qualquer coisa do gênero, vamos, antes, 

nos transfigurar, afinal a metamorfose é 

o nosso ambiente, assim como das 

folhas, das ramas e de tudo que existeò. 

(Ailton Krenak, 2022) 

 



 

 

 

 

AGRADECIMENTO 

 

 

Este trabalho ® resultado de um ñmauhiò, mutir«o na l²ngua Kheuol, e um dos 

principais meios de trabalho em conjunto presente na cultura do povo Karipuna. Assim 

como nos mutirões de plantar a roça, onde é preciso a união de vários membros da 

comunidade para que o trabalho seja feito de forma certa e em tempo hábil, a realização 

desta pesquisa precisou de um conjunto de colaboradores para a sua concretização. 

Primeiramente agradeço a Deus pelo dom da vida e por me permitir acordar 

todos os dias com saúde e força para realizar cada etapa da pesquisa. Aos meus pais 

Mário e Clementina pelo incentivo e apoio recebido ao longo da minha jornada escolar, 

em especial minha mãe, que mesmo não alfabetizada, nos passa muitos conhecimentos 

valiosos, presentes em cada momento de reflexão para a escrita desta dissertação. 

Agradeço o meu esposo Rogério e meus filhos Pietro e Renata, pela paciência e 

incentivo em cada dificuldade encontrada pelo caminho, pelo enfrentamento da vida em 

cidade, longe da aldeia durante o período das aulas presenciais do mestrado. Aos meus 

irmãos pelas palavras de apoio e ajuda durante nossas conversas em encontros nos fins 

de tarde na casa de nossa mãe. 

Aos membros da minha comunidade, o ex cacique José Elito e seus conselheiros 

pelo incentivo à realização da pesquisa, ao atual cacique Wagner Karipuna pela 

entrevista cedida junto com minha irmã Maria Sônia, resultando em informações 

essenciais para a construção da parte escrita da pesquisa. A todos minha eterna gratidão. 

Nesta caminhada surgiram novas amizades, portanto não poderei deixar de 

agradecer aos colegas de turma, em especial os indígenas Fabrício, Clebson e Erlis (in 

memoriam) pelas conversas, pelas informações trocadas, pelas sugestões de leituras e 

pelas vivências nesta fase de nossas vidas. 

Estendo meus agradecimentos ao Prof. Dr. Tadeu, pelas orientações e 

ensinamentos passados com muito carinho, cuidado e respeito nestes ñlongosò dois anos 

de pós-graduação, assim como aos demais professores das disciplinas que foram 

ofertadas durante o curso. 

E para finalizar, meus sinceros agradecimentos à equipe de professores da E.I.E. 

Jorge Iaparrá pela colaboração na pesquisa em campo, pela dedicação e o empenho em 

promover uma educação escolar baseada em princípios que caracterizam e diferenciam 

a escola indígena das demais. 



 

 

A cada membro que participou do meu ñmaiuhiò, meus sinceros 

agradecimentos. É assim que construímos nossas roças em comunidade, cada um com 

uma função, mesmo que em diferentes níveis de dificuldade, mas cada participação é 

essencial, para que futuramente os ñfrutosò sejam colhidos por todos. 

 

 

  



 

 

 

 

RESUMO 

 

A pesquisa apresenta os conceitos dos princípios da escola indígena, considerando o 

Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI) como base teórica e 

demais autores que pesquisam sobre a educação escolar indígena vigente no Brasil. 

Contudo, são analisadas práticas pedagógicas de professores indígenas da E.I.E. Jorge 

Iaparrá, na aldeia Manga, e problematizadas as formas como atuam em suas turmas, 

além de buscar desenvolver uma reflexão à luz do que as legislações e demais 

documentos orientadores indicam para a consumação da educação escolar indígena. 

Para o desenvolvimento do estudo, partirmos do seguinte problema: de que forma as 

práticas pedagógicas desenvolvidas pelos professores que atuam nos anos iniciais (3º ao 

5º ano) do Ensino Fundamental, na E.I.E. Jorge Iaparrá refletem os princípios da 

interculturalidade, bilinguismo, comunitária, específica e diferenciada, que são os 

conceitos basilares da educação escolar indígena, defendidos pelo movimento indígena 

e consumados na legislação atual no Brasil? Como objetivo geral, buscamos analisar as 

práticas pedagógicas dos docentes que atuam do 3º ao 5º ano do Ensino Fundamental na 

E.I.E. Jorge Iaparrá, relacionando essas práticas com os princípios pedagógicos que 

caracterizam a escola indígena. A pesquisa é de abordagem qualitativa, do tipo estudo 

de caso, com o uso da técnica de observação participante, aplicação de questionário e 

entrevistas semiestruturadas. Como resultado constatamos que os princípios 

pedagógicos estão presentes nas práticas dos professores da E.I.E. Jorge Iaparrá, 

principalmente através da oralidade, e que os saberes culturais dialogam com tais 

princípios durante o desenvolvimento das aulas e na semana cultural. 

 

Palavras chave: Práticas pedagógicas; Princípios da educação escolar indígena; Aldeia 

Manga; Povo indígena Karipuna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This research presents the concepts underlying the principles of Indigenous schools, 

taking the National Curriculum Framework for Indigenous Schools (RCNEI) as its 

theoretical foundation, along with other authors who study contemporary Indigenous 

education in Brazil. The study analyzes the pedagogical practices of Indigenous teachers 

at the E.I.E. Jorge Iaparrá School, located in the Manga village, and discusses the ways 

in which they work with their classes. It also seeks to develop a reflection in light of the 

legislation and other guiding documents that establish the foundations of Indigenous 

school education. The research is guided by the following question: how do the 

pedagogical practices developed by teachers working in the early years (3rd to 5th 

grades) of Elementary Education at E.I.E. Jorge Iaparrá reflect the principles of 

interculturality, bilingualism, community-based, specific, and differentiated 

educationðcore concepts of Indigenous school education as advocated by the 

Indigenous movement and enshrined in current Brazilian legislation? The general 

objective is to analyze the pedagogical practices of teachers working from the 3rd to the 

5th grade at E.I.E. Jorge Iaparrá, relating these practices to the pedagogical principles 

that characterize Indigenous schooling. The research follows a qualitative approach, 

using a case study design, with participant observation and semi-structured interviews 

as data collection techniques. The results show that the pedagogical principles are 

present in the practices of the teachers at E.I.E. Jorge Iaparrá, mainly through orality, 

and that cultural knowledge interacts with these principles during class activities and the 

cultural week. 

 

Keywords: Pedagogical practices; Principles of Indigenous school education; Manga 

village; Karipuna Indigenous people. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

 
AEE ï Atendimento Educacional Especializado 

AISAN ï Agente Indígena de Saneamento 

BNCC ï Base Nacional Comum Curricular 

CAPES ï Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CCPIO ï Conselho de Caciques dos Povos Indígenas de Oiapoque 

CEA ï Companhia de Eletricidade do Amapá 

CEB ï Câmara de Educação Básica 

CIMI ï Conselho Indigenista Missionário 

CNE ï Conselho Nacional de Educação 

E.I.E ï Escola Indígena Estadual 

FUNAI ï Fundação Nacional do Índio 

IBGE ï Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas 

INEP ï Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Anísio Teixeira 

LDB ï Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

LII ï Licenciatura Intercultural Indígena 

MEC- Ministério da Educação 

NEI ï Núcleo de Educação Indígena 

OIT ï Organização Internacional do Trabalho 

ONGS ï Organização Não Governamental 

PNAE ï Programa Nacional de Alimentação Escolar 

PNLD ï Programa Nacional do Livro e do Material Didático 

PPGED ï Programa de Pós-Graduação em Educação 

PPP ï Projeto Político Pedagógico 

RCNEI ï Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas 

RURAP ï Instituto de Desenvolvimento Rural do Amapá 

SCIELO ï Scientific Electronic Library Online (Biblioteca Eletrônica Científica 

Online) 

SEC / AP ï Secretaria de Educação do Ex-Território Federal do Amapá 

SEED ï Secretaria Estadual de Educação 

SESAI ï Secretaria Especial de Saúde Indígena 

SIL ï Summer Institute of Linguistics 

 



 

 

 

 

SOMEI ï Sistema Organizacional Modular de Ensino Indígena 

SPI ï Sistema de proteção ao Índio 

TI ï Terra Indígena 

UFAM ï Universidade Federal do Amazonas 

UFC ï Universidade Federal do Ceará 

UFMG ï Universidade Federal de Minas Gerais 

UFPA ï Universidade Federal do Pará 

UFRN ï Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

ULBRA ï Universidade Luterana do Brasil 

UNIBAN ï Universidade Bandeirante de São Paulo 

UNIFAP ï Universidade Federal do Amapá 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

LISTA DE IMAGENS 

 

Imagem 1 ï Vista aérea da Aldeia Manga 

Imagem 2 ï Frente da Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá 

Imagem 3 ï Alunos da E.I.E. Jorge Iaparrá na Semana Cultural 2013 

Imagem 4 ï Alunos da E.I.E. Jorge Iaparrá na Semana Cultural 2023 

Imagem 5 ï Professor realizando a pintura corporal no aluno 

Imagem 6 ï Um dos portos da Aldeia Manga 

Imagem 7 ï Artesãos demonstrando a técnica da tecelagem com cipó. 

Imagem 8 ï Artesão demonstrando o início da tecelagem. 

Imagem 9 ï Alunos da E.I.E. realizando a dança do turé. 

Imagem 10 ï Refeitório e área de circulação da escola. 

Imagem 11 ï Mural construído pelos professores da E.I.E. Jorge Iaparrá 

Imagem 12 ï Alunos usando a §rea do refeit·rio como ñsala de aulaò 

Imagem 13 ï Atividade de Kheuol no caderno do aluno. 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 ï Mapa das Terras Indígenas de Oiapoque 

 

LISTA DE QUADROS 

Quadro 1 ï Tese e Dissertações sobre temática de práticas pedagógicas indígenas 

Quadro 2 ï Número de matrículas da E.I.E. Jorge Iaparrá 

Quadro 3 ï Corpo docente da E.I.E. Jorge Iaparrá 

Quadro 4 ï Distribuição de turmas e professores 2025 da E.I.E. Jorge Iaparrá 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

Sumário 
INTRODUÇÃO 5 

Metodologia 13 

Riscos e ñdanosò oferecidos pela pesquisa 17 

Benefícios da pesquisa 18 

Produções acadêmicas sobre a temática 18 

I SEÇÃO ï OS PRINCÍPIOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA: QUESTÕES 

CONCEITUAIS 24 

1.1 Interculturalidade (Intercultural) 29 

1.2 Bilinguismo 34 

1.3 Comunitária 37 

1.4 Específica 40 

1.5 Diferenciada 42 

II SEÇÃO ï EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ENTRE O POVO  KARIPUNA DO 

AMAPÁ: UM OLHAR CONTEXTUALIZADO. 46 

2.1 A escola chega no Curipi 49 

2.2 Aldeia Manga: referência na educação escolar indígena 52 

2.3 Mecanismos pedagógicos da Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá 57 

III SEÇÃO -  UM JEITO PRÓPRIO DE SABER E ENSINAR: ALGUNS CONHECIMENTOS 

DO POVO KARIPUNA 63 

3.1 Os saberes Karipuna 64 

IV SEÇÃO ï AS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS NO COTIDIANO ESCOLAR DA   E.I.E. 

JORGE IAPARRÁ 71 

4.1 Caracterização da escola e dos sujeitos da pesquisa 71 

4.2 As práticas pedagógicas a partir da percepção docente 80 

4.3 Os princípios da educação escolar indígena inseridos nas práticas pedagógicas 87 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 96 

REFERÊNCIAS                                                                                                                         100                

ANEXOS                                                                                                                                    106                      

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

INTRODUÇÃO 

 

A educação escolar indígena nos territórios, no decorrer de sua trajetória 

histórica, foi implantada como um instrumento de imposição para que os indígenas 

viessem a aprender a língua portuguesa, negar suas identidades e culturas e serem 

integrados à sociedade nacional.  Tassinari (2008) afirma que uma das ações do SPI, o 

ensino escolar, era ñuma importante estrat®gia para a ñciviliza­«oò dos ²ndios no 

interior de uma pol²tica de integra­«o da na­«oò.  Portanto, o principal objetivo das 

políticas educativas voltadas para os povos indígenas, das ações catequéticas dos 

jesuítas no período colonial às práticas indigenistas do século XX, era trazê-los à 

ñciviliza­«oò ou nacionaliz§-los (Oliveira e Nascimento, 2012, p. 768). 

Apesar da política etnocêntrica, que resultou no apagamento de povos e 

culturas ameríndias, a resistência indígena assegurou a presença da diversidade de 

povos indígenas, com suas formas específicas de estar no mundo, com formas 

particulares de organização dos espaços geográficos, usos e relações com o território, 

com base em uma lógica de vida em comunidade. 

Portanto, conforme defende Baniwa (2006)1, por força do movimento indígena, 

a escola tem passado de um projeto integracionista e de tutela para a possibilidade de 

autonomia e empoderamento, e não mais considerada como escola rural, mas como 

uma escola indígena específica e diferenciada, que considera a diversidade como valor 

positivo. 

A mobilização do movimento indígena, de resistência e luta por garantias de 

direitos assegurados na Constituição Federal de 1988, são ampliados com a aprovação 

da Lei de Diretrizes e Bases da Educação ï Lei nº 9.394 de 1996, seguida de uma 

legislação que respalda a educação escolar indígena, onde é permitido aos indígenas o 

desenvolvimento de propostas educacionais, que valorizem suas línguas, suas práticas 

culturais e o uso de seus territórios tradicionais, como lugares de reprodução dos 

modos de vida. 

Nesta perspectiva, a formação de professores indígenas se torna uma das 

principais políticas públicas de interesse dos povos originários, concretizando um 

movimento de protagonismo indígena. No Amapá, por força das reivindicações 

indígenas locais, a Secretaria de Educação, representada pelo Núcleo de Educação 

                                                      
1 Em algumas obras de Gersem José dos Santos Luciano teremos como referência Luciano e em outras 

obras o autor adota o nome de seu povo Baniwa, ocasionando dualidades no decorrer da dissertação na 

nomeação dessa referência para os estudos de educação escolar indígena no Brasil. 



6 

 

Ind²gena ofertou o curso de Magist®rio Ind²gena, denominado ñProjeto Tur®ò, a partir 

de meados dos anos 1998 até 2000, em seguida foram formadas novas turmas em 

Magistério Indígena, como também a oferta do curso de Licenciatura Intercultural 

Indígena no campus da Universidade Federal do Amapá, em Oiapoque, desde o ano 

2007. 

Com o encaminhamento dessa política para sua consolidação, a Escola 

Indígena Estadual Jorge Iaparrá, localizada na Aldeia Manga (povo Karipuna do 

Amapá), teve condições objetivas para ofertar o Ensino Fundamental II regular a partir 

do ano 2013, pois até então, por falta de professores da própria comunidade, essa etapa 

do ensino escolar era ofertada através do Sistema Modular de Ensino Indígena, o 

chamado SOMEI. A partir de 2013 a escola do Manga abriu as duas primeiras turmas 

do 6º ano no Ensino Fundamental de forma regular, tendo em seu quadro somente 

professores indígenas, que residiam na própria aldeia. Isso foi um grande avanço para 

o povo Karipuna. 

É válido frisar que no ano de 2003 foi elaborado2 e aprovado3 o Currículo de 

Ensino Fundamental nas Escolas Indígenas do Uaçá, com o objetivo de "orientar de 

forma organizada, como os povos indígenas de Oiapoque desejavam as suas escolas, 

quanto aos fundamentos, aos conteúdos, metodologias e organização pedagógica" 

(Currículo de Ensino Fundamental nas Escolas Indígenas, 2014, p. 09). Desde então, 

os princ²pios ñcomunit§ria, bil²ngue, intercultural, diferenciada e espec²ficaò, pr·prios 

da escola indígena, se fortificaram ao menos como ideal. 

Entretanto, na prática ainda existem barreiras a serem superadas para enfrentar 

as questões atuais, que exigem estudos e apoio teórico para compreender e intervir na 

concretização do projeto de escola indígena, dentro de uma política curricular crítica e 

que esteja alinhada aos princípios que nós povos indígenas reivindicamos. 

Atualmente a educação escolar indígena é entendida como elemento de 

contribuição na valorização da cultura indígena, autonomia e também como 

ferramenta para a compreensão e problematização dos desafios do presente, como nos 

afirma Baniwa (2011) ñas demandas pelo ensino escolar est«o relacionadas ¨ maior 

consciência dos povos indígenas de seus direitos de cidadania, da consciência 

hist·rica, pol²tica e cultural em que se encontramò. Essa perspectiva permite entendê-

la também como um instrumento de libertação, em um original sentido freireano do 

                                                      
2 Elaborado pelas comunidades indígenas dos Povos Karipuna, Galibi Marworno, Palikur e Galibi   

Kalinã, como documento norteador, mas que considera as especificidades de cada povo. 
3 Aprovado em 2003 pelo Conselho Estadual de Educação do Amapá. 



7 

 

termo (Freire, 1987), que incentiva o aprendizado e reforça a identidade étnica. Para 

que isso ocorra, a educação escolar ofertada nas aldeias deve garantir os princípios da 

participação, coletividade e colaboração, prezando pelo seu caráter comunitário. 

A legislação ampara, mas na prática a burocracia das instituições reguladoras 

de Estado tende a favorecer a cultura hegemônica, que fragiliza a diversidade cultural 

e principalmente altera as formas tradicionais de usos e relações com os territórios 

indígenas. Portanto, temos nossos direitos desrespeitados, como nos afirma Grupioni: 

A legislação do país afirma o direito dos povos indígenas a uma educação 

própria, que valorize conhecimentos e práticas tradicionais, que seja 

bilíngue e valorize as línguas indígenas, e que acolha os anseios das 

comunidades em termos de formação e qualificação, com calendários 

diferenciados e a partir de propostas político-pedagógicas próprias. Mas, na 

prática, é o modelo de escola nacional que continua se impondo. A 

legislação educacional indígena vem sendo sistematicamente desrespeitada 

e a oferta da educação nas aldeias indígenas tem se caracterizado pela baixa 

qualidade do ensino, pela precariedade das condições de infraestrutura e 

pela ausência de práticas pedagógicas específicas aos contextos indígenas 

(Grupioni, 2016, p. 111). 

 

Diante dessas perspectivas e desafios, surgiu o interesse em investigar as 

práticas pedagógicas dos professores do povo Karipuna, que enfatizam os saberes 

indígenas da Aldeia Manga, observando-as à luz do histórico de reivindicações dos 

povos indígenas, já consagrados nos fundamentos da educação escolar indígena no 

Brasil. Considera-se que os saberes indígenas do povo Karipuna serão apresentados ao 

longo deste estudo. 

Pretende-se também problematizar as formas como os professores atuam em 

suas turmas, e desenvolver uma reflexão à luz do que as legislações e demais 

documentos orientadores indicam, tendo sempre como horizonte os princípios que 

regem a educação escolar indígena (especificidade, diferenciada, intercultural, 

comunitária, bilíngue). 

Em relação às práticas pedagógicas desenvolvidas pelos professores indígenas, 

é importante enfatizar que são baseadas numa construção que valoriza o cotidiano e 

vivências com os alunos em comunidade e, posteriormente, em sala de aula. Os 

professores indígenas vão tecendo no cotidiano suas formas de lidar com o processo 

que envolve as práticas e teorias do ensino e aprendizagem que ofertam aos alunos. 

Neste sentido, Franco afirma que: 

 

As práticas pedagógicas incluem desde planejar e sistematizar a dinâmica dos 

processos de aprendizagem até caminhar no meio de processos que ocorrem 

para além dela, de forma a garantir o ensino de conteúdos e de atividades que 

são considerados fundamentais para aquele estágio de formação do aluno e, 



8 

 

através desse processo, criar nos alunos mecanismos de mobilização de seus 

saberes anteriores construídos em outros espaços educativos (Franco, 2015, 

p. 608). 

 

Com relação aos professores que atuam nas escolas indígenas, estes enfrentam 

grandes desafios em seu cotidiano de sala-de-aula. Assim, compreendemos que o 

desafio que os professores indígenas enfrentam diariamente está relacionado com 

questões que vão muito além de dúvidas simples, como por exemplo escolher os 

conteúdos que serão trabalhados no ano letivo. As indagações e inseguranças estão 

relacionadas com dificuldades de traduzir as reinvindicações indígenas e as garantias 

legais já disponíveis em práticas pedagógicas efetivamente adequadas aos objetivos e 

especificidades de cada população indígena local (Silva e Ferreira, 2001, p. 10). E isso 

nos mostra que as metodologias indígenas são mais difíceis de serem construídas devido 

a falta de ñapoioò que deveriam receber das institui­»es respons§veis e de profissionais 

qualificados, ou também da falta de compreensão dessas metodologias. 

O interesse em realizar essa pesquisa parte justamente por eu ser uma professora 

indígena, formada no magistério indígena, graduada em Licenciatura Intercultural 

Indígena na primeira turma ofertada pela UNIFAP, campus Oiapoque, em 2007, ou 

seja, por ter a experiência de ser professora de alunos indígenas por 20 anos, onde já 

atuei na Educação Infantil, Ensino Fundamental 2 e Ensino Médio, lecionando as 

disciplinas de história e geografia. E neste período, com experiências e vivências na 

Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá, foi possível fazer alguns questionamentos 

relacionados ao ñpapelò da escola na vida do povo ind²gena Karipuna da aldeia Manga e 

buscar respostas para indagações que permeiam o ensino escolar ofertado atualmente. 

Como mestranda no PPGED/UNIFAP, este estudo está sendo fortalecido para que seja 

colocado em prática, com o intuito de contribuir de forma significativa com os 

desdobramentos que buscamos constantemente na construção de uma escola com 

metodologias indígenas, que podem ou poderão ser visualizadas nas práticas docentes. 

O ensino escolar que historicamente foi disponibilizado para os povos indígenas 

do Brasil tinha como base saberes e práticas totalmente desconhecidos, ou seja, fora da 

realidade de cada povo. E, de fato, a própria instituição escolar era algo externo à 

sociedade e ao modo de educar indígena. Entretanto, com a ressignificação da educação 

escolar dentro das aldeias, fruto da consciência coletiva dos povos indígenas, hoje o que 

se busca construir é exatamente o contrário daquela educação pautada em 

conhecimentos vindo dos não indígenas, daí a pretensão de iniciar o ensino escolar com 

o que é conhecido do aluno indígena, a partir de seus conhecimentos práticos 



9 

 

vivenciados no dia-a-dia da aldeia, para depois partir para o desconhecido, promovendo 

ou buscando promover a conexão de saberes. 

Além disso, como já mencionamos anteriormente, o papel da escola vem sendo 

ressignificado pelos indígenas, e hoje o ideal a ser buscado pelos professores são 

práticas pedagógicas para ensinar e aprender com os alunos através do que faz parte do 

seu meio, pois desta forma o processo de ensino-aprendizagem tende a ser dinâmico e 

produtivo, de acordo com os objetivos que são propostos nos planos de aula. 

Ainda é importante destacar que, conforme Machado (2022), que abordou seu 

estudo sobre os significados da escola indígena na aldeia Kumenê, do povo Palikur, 

também na região de Oiapoque, a escola indígena é vista como componente de um 

processo circular de produção de conhecimento dentro da aldeia, aliada dos demais 

conhecimentos tradicionais, e não está acima das demais formas de compreensão da 

realidade do mundo indígena e não indígena. Portanto, a educação escolar deve garantir 

que a prática pedagógica dos professores se utilize de mecanismos próprios da vivência 

da comunidade, para daí avançar para novos conhecimentos.  

Para esta pesquisa, delimitamos como lócus de estudo as turmas de 3° ao 5° ano 

do ensino fundamental da E. I. E. Jorge Iaparrá. A escola atende aproximadamente 400 

alunos do Ensino Infantil ao Ensino Médio, regularmente matriculados, sendo a grande 

maioria do povo Karipuna, mas também atende algumas pessoas que são dos povos 

Galibi Marworno, Palikur e também alguns não indígenas4. A escola ofertou até 20245 a 

Educação Infantil, o Ensino Fundamental e o Ensino Médio regular, com um corpo 

docente formado por professores indígenas em quase sua integralidade, exceto um 

professor não-indígena que já atua na escola há muitos anos. Além do quadro de 

professores, ultimamente também foram contratados dois pedagogos, para dar suporte 

pedagógico aos professores e dois cuidadores para a educação infantil, todos indígenas. 

Além disso, o diretor da escola também é indígena. 

A formação dos professores que atuam na E. I. E. Jorge Iaparrá é distribuída da 

seguinte forma: alguns são formados em cursos de magistério normal (equivalente ao 

Ensino Médio comum), outros tem o magistério indígena (equivalente ao Ensino Médio 

específico para formação de professores indígenas), alguns têm graduação em 

Licenciatura Intercultural Indígena, e alguns também têm graduação em outros cursos 

                                                      
4 São alunos indígenas que a família passou a residir na aldeia Manga por diversos motivos, e os não 

indígenas geralmente são filhos de não indígenas que se casaram com indígenas. 
5 A partir de 2025 o Ensino Infantil passou a ser competência do município de Oiapoque. 

 



10 

 

ofertados pela UNIFAP, além de especialização. 

Nos planejamentos de suas práticas e ações pedagógicas, os docentes têm 

autonomia para decidir sobre conhecimentos, objetivos e métodos de ensino e 

aprendizagem. Entretanto, para isso devem considerar as resoluções, referenciais e 

diretrizes curriculares para as escolas indígenas. Porém, a falta de reflexão orientadas na 

relação teoria e prática podem ocultar pedagogias inovadoras e significativas dos 

docentes, ou ainda práticas que beneficiam a cultura colonialista, o que Krenak (2020) 

chama de ñcultura do mercadoò, onde a terra, que ® lugar de bem viver, ® transformada 

em mercado e os recursos naturais em mercadoria. 

Soma-se a isso a falta de materiais didáticos e recursos pedagógicos específicos, 

o que favorece o uso e influência dos livros distribuídos pelo Programa Nacional do 

Livro Didático (PNLD) na definição de conteúdos e nas práticas docentes, e, portanto, 

tende a favorecer a materialização de um currículo prescrito da cultura de grupos sociais 

que historicamente instituíram políticas de exclusão da diversidade étnica e cultural. 

Quanto a esse aspecto, vale ressaltar que existem alguns livros disponíveis na biblioteca 

da escola da Aldeia Manga que foram escritos por professores indígenas. No entanto, a 

quantidade disponível não é suficiente para o número de alunos e, além disso, já estão 

ultrapassados, sendo necessária a atualização destas versões. 

Compreendemos que a educação escolar ofertada atualmente deve priorizar 

conhecimentos que possam preparar o aluno para o exercício da cidadania, defesa e 

conquista de seus direitos específicos, de modo a proporcionar o empoderamento de 

sujeitos autônomos, tanto intelectual quanto politicamente, em condições de igualdade, 

respeitando as diferenças, para efetividade de uma cidadania plena. Neste sentido, o 

acesso aos conhecimentos e saberes locais e universais, podem contribuir para reafirmar 

as identidades e valorização dos saberes particulares de sua cultura, e também buscar 

alternativas fora da aldeia, tais como participar do movimento indígena, prestar 

vestibular ou concursos públicos. 

Portanto, com o presente estudo pretende-se compreender um leque de questões 

que envolvem a educação escolar disponibilizada aos indígenas da aldeia Manga, 

considerando nas reflexões os projetos de vida do povo Karipuna, no desenvolvimento 

das crianças para prepará-las para o exercício da cidadania, tanto em seu contexto local 

quanto em outros espaços. Desta forma, é importante destacar que este estudo deverá 

trazer benefícios para discussões que envolvem os projetos de futuro para a 

comunidade. 



11 

 

No presente, o cenário de fragilidade dos Territórios Indígenas no país, sob 

pressão de projetos de lei com objetivos de redução e usos diversos, seguindo a lógica 

do capital, ampliam invasões de diversas formas, como garimpo ilegal, desmatamento, 

pressão de empreendimentos econômicos, que são ameaças concretas à sustentabilidade 

e modos de vida dos diversos povos indígenas. Esse também é o cenário onde se insere 

a aldeia Manga, na Terra Indígena Uaçá.6 Por questões como essas, a educação escolar 

inserida neste meio tem o papel de promover conhecimentos e habilidades que 

fortaleçam o indígena à defesa do território, buscando meios que potencializem 

atividades culturais e o uso da língua indígena. Contudo, alcançar esses objetivos vai 

muito além de projetos políticos pedagógicos, todas as questões citadas devem ser 

pensadas e articuladas de acordo com os projetos coletivos da comunidade indígena. 

Portanto, essa educação escolar só será efetivada se for planejada e executada de acordo 

com os anseios dos indígenas que dividem o mesmo território. 

A aldeia Manga está localizada próximo da cidade de Oiapoque, e isso 

influencia na vida cultural dos jovens e crianças Karipuna. Então, a escola é vista pela 

comunidade como local de resistência à dominação de uma cultura hegemônica e 

deposita esperanças na valorização da cultura local. Esse papel de afirmação da cultura 

e identidade indígena é um desafio para os professores em suas práticas diárias na 

interação em sala de aula com os alunos, plantões pedagógicos e reuniões na 

comunidade, pois percebem essa visão de esperança que os pais e lideranças depositam 

no ensino escolar. Ao mesmo tempo, compreendem que esse ensino deve proporcionar 

uma educação intercultural que possibilite o diálogo que direcione o olhar para o 

reconhecimento do direito à diferença, o dever de lutar contra desigualdade social, 

defesa dos territórios e a luta por garantia de direitos específicos. Contudo, podemos 

destacar que: 

Os desafios que os povos indígenas enfrentam na atualidade exigem dos 

professores indígenas uma postura e um trabalho adequado e responsável. 

Devem estar comprometidos em desenvolver o processo de ensino-

aprendizagem não como únicos detentores de conhecimentos, mas como 

articuladores, facilitadores, intervindo, orientando, problematizando, sem 

desconsiderar a atitude de curiosidade dos diversos alunos para os novos 

conhecimentos. A escola indígena deve ser espaço de pesquisa e de produção 

de conhecimentos e de reflexão crítica por parte de todos os que participam 

dela (RCNEI, 1998, p. 43). 

 

Diante deste cenário, a presente pesquisa apresenta como problema o seguinte 

                                                      
6 Terra Indígena devidamente homologada, localizada no município de Oiapoque, extremo norte do 

estado do Amapá. Tem 470.164 hectares de extensão, onde está localizada a aldeia Manga entre outras 

aldeias Karipuna. Também ocupam essa TI os povos Galibi-Marworno e Palikur. 



12 

 

questionamento: de que forma as práticas pedagógicas desenvolvidas pelos professores 

que atuam nos anos iniciais (3º ao 5º ano) do Ensino Fundamental, na Escola Indígena 

Estadual Jorge Iaparrá, correspondem à interculturalidade, bilinguismo, comunitária, 

específica e diferenciada, que são os princípios basilares da educação escolar indígena, 

defendidos pelo movimento indígena e prescritos na legislação atual do Brasil? 

Para o desenvolvimento da pesquisa foram estabelecidos os seguintes objetivos: 

objetivo geral: Analisar as práticas pedagógicas dos docentes que atuam do 3° ao 5° 

ano do ensino fundamental na Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá, relacionando 

com os princípios pedagógicos de interculturalidade, bilinguismo, comunitário, 

específico e diferenciado, conforme defende o movimento indígena e as legislações 

atuais no Brasil. E como objetivos específicos: 1) Entender os princípios conceituais de 

educação baseada na interculturalidade, bilinguismo, comunitário, específico e 

diferenciada; 2) Compreender quais os mecanismos (materiais e recursos) pedagógicos 

são disponibilizados para que a escola indígena da aldeia Manga estimule a prática 

docente diferenciada; e 3) Identificar as conexões das práticas pedagógicas dos docentes 

que atuam do 3º ao 5º ano do Ensino Fundamental da Escola Indígena Estadual Jorge 

Iaparrá com os princípios da educação escolar indígena. 

A dissertação está organizada em quatro seções, sendo a primeira denominada: 

Os Princípios da Educação Escolar Indígena: questões conceituais. Essa primeira parte é 

dedicada aos conceitos dos princípios que fundamentam e que caracterizam uma escola 

indígena, a diferenciando da escola não indígena, bem como a legislação nacional que a 

ampara legalmente. Serão utilizados como base teórica alguns conceitos de autores que 

trabalhamos no decorrer das disciplinas no Mestrado, como também outros autores 

complementares que tratam e definem conceitos relacionados aos princípios da 

educação escolar indígena. O que se pretende no primeiro capítulo é caracterizar a 

escola indígena, discutindo o papel de cada princípio dentro deste panorama. 

Partindo para a segunda seção, com o título: Educação Escolar Indígena entre o 

povo Karipuna: um olhar contextualizado, apresentamos o histórico de contato do povo 

Karipuna com o ensino escolar, descrevendo os avanços e perspectivas da educação 

escolar ofertada a este povo, em especial aos Karipuna da Aldeia Manga. Além do mais, 

a seção visa apresentar a aldeia Manga enquanto referência na educação escolar e 

discute os mecanismos pedagógicos da E.I.E. Jorge Iaparrá. Portanto, nesta seção será 

feita a apresentação do lócus onde foi realizada a pesquisa de campo, trazendo também 

o contexto dos estímulos pedagógicos institucionais para o trabalho de professores nesta 



13 

 

escola. 

Temos a terceira seção, onde denominamos de: Um jeito próprio de saber e 

ensinar ï alguns conhecimentos do povo Karipuna, que trata sobre os saberes Karipuna, 

com contribuições dos sábios da comunidade, através de suas falas e visões de mundo 

sobre cultura, cosmologia e demais temas que envolvem os saberes passados de geração 

a geração. 

A quarta e ¼ltima se­«o, intitulada ñAs Pr§ticas Pedag·gicas no Cotidiano 

Escolar da E.I.E. Jorge Iaparr§ò visa apresentar em seu escopo as reflex»es da pesquisa 

a partir dos dados obtidos no decorrer da investigação realizada em campo, buscando 

trabalhar com os resultados alcançados. 

 

Metodologia 

Pela natureza do estudo que é proposto nesta pesquisa, podemos caracterizá-lo 

como uma abordagem qualitativa. Gamboa Filho (2013) compreende que a pesquisa 

qualitativa é um método de investigação utilizado nas ciências sociais e em outras 

áreas acadêmicas para compreender e interpretar fenômenos sociais, culturais, 

psicológicos e individuais. O autor complementa que a pesquisa qualitativa busca 

compreender as complexidades e nuances das experiências humanas, por fim, no geral, 

a pesquisa qualitativa é valiosa para aprofundar a compreensão de experiências 

humanas, atitudes, comportamentos, relações sociais, culturais e outros aspectos 

complexos da vida. 

A pesquisa qualitativa, segundo Minayo (2001), responde a questões muito 

particulares. Sendo que ela se preocupa, nas ciências sociais, com um nível de 

realidade que não pode ser quantificado. Ainda acrescenta que a pesquisa qualitativa 

trabalha com o universo de significados, motivos, aspirações, crenças, valores e 

atitudes, que desta forma corresponde a um espaço mais profundo das relações, dos 

processos e dos fenômenos que não podem ser reduzidos a operacionalização de 

variáveis. 

Alinhado a abordagem qualitativa, o tipo de pesquisa que mais se relaciona 

com o objeto de estudo proposto nesta pesquisa é o Estudo de Caso. Esta escolha se 

faz necessária devido a dinâmica da pesquisa, onde temos como base teórica Yin 

(2001) que afirma ser uma estratégia escolhida ao se examinarem acontecimentos 

contemporâneos, mas quando não se podem manipular comportamentos relevantes. 

O Estudo de Caso conta com muitas das técnicas utilizadas pelas pesquisas 



14 

 

históricas, mas acrescenta duas fontes de evidências que usualmente não são incluídas 

no repertório da pesquisa: observação direta e série sistemática de entrevistas. O poder 

diferenciador do Estudo de Caso é sua capacidade de lidar com uma ampla variedade 

de evidências ï documentos, artefatos, entrevistas e observações (Yin, 2001). 

Durante o desenvolvimento da pesquisa, foram utilizados alguns instrumentos 

imprescindíveis para reunir as informações referentes aos objetivos propostos no 

estudo. De início, realizei um levantamento bibliográfico de dados relacionados com o 

objeto de estudo, no caso as práticas pedagógicas de professores indígenas. Este 

levantamento de produções científicas, contidas na base de dados da CAPES e 

SCIELO, serviu como ponto de partida para os passos iniciais da pesquisa. Gil (2002) 

esclarece ñque procurar um contato com trabalhos da natureza te·rica capazes de 

proporcionar explicações a respeito, bem como com pesquisas recentes que abordam o 

temaò é importante para esclarecer conceitos que envolvem o estudo a ser realizado. 

Orientada por essa indicação, busquei encontrar pesquisas que se dialogassem com 

minha temática de estudo. 

No início de pesquisa, outro passo importante foi a pesquisa documental, 

realizada no Projeto Político Pedagógico da Escola, além de outros documentos 

disponíveis na instituição escolar, tais como os planos de aula e planos de curso dos 

professores que atuam de 3° ao 5° ano, o censo escolar e os cadernos dos alunos, foram 

analisados em consonância com a observação participante realizada nas turmas durante 

a pesquisa in loco. 

Esses documentos foram selecionados para análise, pois, considera-se 

documento qualquer registro escrito que possa ser usado como fonte de informação para 

a pesquisa. No caso da educação, livros didáticos, registros escolares, programas de 

curso, planos de aula, trabalhos de alunos são bastante utilizados (Mazzoti; 

Gewandsznajder, 1999, p.169). 

A etapa seguinte da pesquisa foi realizada através da observação participante, 

que é uma técnica que favorece a aproximação do pesquisador com o lócus e sujeitos 

envolvidos na pesquisa. De acordo com Neto (2001), a técnica de observação 

participante se realiza através do contato direto do pesquisador com o fenômeno 

observado para obter informações sobre a realidade dos atores sociais em seus 

próprios contextos. Diante disso, o autor acrescenta: 

A importância dessa técnica reside no fato de podermos captar uma 

variedade de situações ou fenômenos que não são obtidos por meio de 

perguntas, uma vez que, observados diretamente na própria realidade, 



15 

 

transmitem o que há de mais imponderável e evasivo na vida real (Neto, 

2001, p. 59). 

 

Para somar com a observação participante, foi aplicado um questionário com 

perguntas semiestruturadas, para obter informações imprescindíveis na coleta de 

dados. Elaborei um roteiro de perguntas abertas e solicitei aos professores que 

respondessem as perguntas de forma escrita 

Já para os colaboradores da III seção, foram realizadas entrevistas com 

perguntas semi-estruturadas.  Segundo Minayo (2001), podemos distinguir os tipos de 

entrevistas que são utilizadas como instrumento de coleta de dados em uma pesquisa. 

A autora nos explica que: 

Em geral, as entrevistas podem ser estruturadas e não ï estruturadas 

correspondendo ao fato de serem mais ou menos dirigidas. Assim, torna-se 

possível trabalhar com a entrevista aberta ou não ï estruturadas, onde o 

informante aborda livremente o tema proposto; bem como com as 

estruturadas que pressupõem perguntas previamente formuladas. Há 

formas, no entanto, que articulam essas duas modalidades, caracterizando-

se como entrevistas semiestruturadas (Minayo, 2001, p. 58). 

 

Em consonância com o uso dos instrumentos acima citados, Bauer e Gaskell 

(2008) destacam que algumas limitações da entrevista podem levar o pesquisador a 

fazer falsas inferências a respeito de situações ou acontecimentos. Em contrapartida, os 

autores afirmam que, na observação participante, o pesquisador está aberto a uma maior 

amplitude e profundidade de informação, é capaz de triangular diferentes impressões e 

observações, e consegue conferir discrepâncias emergentes no decurso do trabalho de 

campo. Portanto, o uso dos dois instrumentos é realizado com o intuito de possibilitar 

um complemento de ambas as partes. 

A seleção dos professores colaboradores da pesquisa se deu a partir do seguinte 

critério: como fechamos a análise sobre as práticas pedagógicas no decorrer do terceiro 

ao quinto ano do Ensino Fundamental, selecionamos os quatro professores que atuam 

nessas turmas em análise. Com eles foi realizada a coleta de questionário e narrativas, 

destacando que todos são docentes indígenas do povo Karipuna, tanto do sexo feminino 

quanto do sexo masculino. 

Por se tratar de uma pesquisa com povos indígenas na região de Oiapoque, 

fizemos a comunicação formal das pretensões do projeto de pesquisa ao Conselho de 

Caciques dos Povos Indígenas de Oiapoque ï CCPIO, como também, foi dirigida 

informação ao cacique da aldeia Manga, acentuando que sou uma mulher indígena e 

professora da aldeia de referência da atual proposta de estudo, como também 



16 

 

justifiquei a importância de tal pesquisa. 

Para, além disso, a pesquisa, ainda em forma de projeto, foi apresentada à 

comunidade escolar da aldeia Manga, durante reunião do cacique com seus 

conselheiros. Foi um momento onde pude explicar e detalhar os objetivos propostos no 

estudo. A pesquisa não pode ser apresentada e explicada na reunião da comunidade, de 

acordo com as formas organizativas da comunidade, que consiste em "convidar" todos 

os membros da comunidade para reuniões na escola, pois a comunidade estava 

passando por mudanças de cacique e conselheiros.  

Em todas essas fases de autorizações, obtive as devidas anuências para dar 

prosseguimento ao presente estudo. 

 A interação diretamente com a prática pedagógica dos professores e alunos da 

escola da comunidade deve ser contextualizada para que seja compreendida por todos. 

Nesse e demais momentos da pesquisa se fez necessário: utilização de registros em 

diários de campo, relatórios, registros em áudios, aplicação de questionário, gravações 

de entrevistas, narrativas e fotografia dos cadernos dos alunos, e as atividades dos 

alunos em sala de aula. A transcrição dos dados e análises será compartilhada com os 

participantes da pesquisa, assim que ela for consumada no PPGED. 

Concomitante a isso, são realizados estudos dos referenciais curriculares para 

as escolas indígenas, relacionando os conteúdos e conhecimentos específicos, 

enfatizando os saberes locais em diálogo com os conhecimentos universais, 

favorecendo uma perspectiva na linha intercultural.  

A partir da matriz curricular da escola em análise e do estado do Amapá, faz-se 

uma reflexão sobre teoria e prática, com o esforço de interpretar os significados 

atribuídos pelos atores sociais sobre os fenômenos sociais relacionados entre a escola e 

a comunidade, enfatizando o que revelam as práticas desenvolvidas pelos professores 

Karipuna nas turmas do ensino fundamental. Também se busca a compreensão "dos 

vínculos indissociáveis das ações particulares com o contexto social em que elas se 

dão" (Chizzotti, 2017, p. 97). 

Diante do exposto, é importante ressaltar que a pesquisa científica possui um 

valor significativo para a sociedade como um todo, inclusive para os indígenas que 

necessitam ñreafirmarò constantemente suas especificidades e diferen­as. Neste 

sentido, Luna (1997) nos afirma que o pesquisador seja capaz de demonstrar ï 

segundo critérios públicos e convincentes ï que o conhecimento que ele produz é 

fidedigno e relevante teórica e socialmente. 



17 

 

 Os levantamentos e as informações obtidos durante a pesquisa de campo 

seguiram para a fase de análise de dados, momento essencial para tratar os dados 

coletados e organizá-los de forma sucinta para que fossem feitas as devidas 

conclusões, relacionando com os objetivos propostos no estudo. Para a técnica de 

análise de dados optou-se pela Análise de Conteúdo, com base teórica em Franco 

(2005) e Bardin (2016). A escolha deu-se por essa técnica estar mais adequada ao que 

se pretende alcançar com o desenvolvimento do estudo, sendo assim explicitado por 

Bardin (2016, p. 36): ña an§lise de conte¼do aparece como um conjunto de t®cnicas de 

análise das comunicações que utiliza procedimentos sistemáticos e objetivos de 

descri­«o do conte¼do das mensagensò. Portanto, a autora descreve desta forma esta 

técnica: 

 

A análise de conteúdo é um método muito empírico, dependente do tipo de 

ñfalaò a que se dedica e do tipo de interpreta­«o que se pretende como 

objetivo. Não existe coisa pronta em análise de conteúdo, mas somente 

algumas regras de base, por vezes dificilmente transponíveis. A técnica de 

análise de conteúdo adequada ao domínio e ao objetivo pretendidos tem de 

ser reinventada a cada momento, exceto para usos simples e generalizados, 

como é o caso do escrutínio próximo da decodificação e de respostas e 

perguntas abertas de questionários, cujo conteúdo é avaliado rapidamente por 

temas (Bardin, 2016, p. 36). 

 

Este tipo de análise se propõe, de acordo com Bardin, a descoberta de conteúdos 

e de estruturas que confirmam (ou infirmam) o que se procura demonstrar a propósito 

das mensagens, ou pelo esclarecimento de elementos de significações suscetíveis de 

conduzir a uma descrição de mecanismos de que a priori não possuímos a 

compreensão. Portanto, esta técnica possui elementos fundamentais que dialogam com 

o que está proposto no desenvolvimento desta dissertação, daí a necessidade de 

esclarecer os fundamentos que sustentam a Análise de Conteúdo enquanto técnica de 

análise de dados. 

 

Riscos e ñdanosò oferecidos pela pesquisa 

Alguns aspectos foram importantes para o desenvolvimento da pesquisa, por se 

tratar de uma comunidade indígena. De início foi importante seguir as regras e normas 

da comunidade, seguindo procedimentos éticos e respeitando a cultura local. 

No entanto, mesmo obedecendo todos os procedimentos estabelecidos pela 

comunidade, e, mesmo que a autora da pesquisa seja nativa da própria aldeia Manga, há 

alguns poss²veis ñriscosò que surgem em determinados momentos e etapas da pesquisa. 



18 

 

Elencamos alguns: 

ǒ Desconforto por parte dos professores e alunos durante a observação 

participante; 

ǒ Constrangimento ao responderem as perguntas durante a entrevista, ou mesmo 

medo de responder algo fora do contexto; 

ǒ Pode ocorrer estresse, cansaço ou vergonha por parte da pesquisadora ou dos 

participantes. 

 

Benefícios da pesquisa  

A pesquisa realizada na E.I.E. Jorge Iaparrá buscou responder alguns 

questionamentos levantados durante o processo de construção deste estudo. Desta 

forma, as respostas deverão contribuir de forma construtiva com o processo de ensino e 

aprendizagem desenvolvidos na instituição. Então, os possíveis benefícios deverão ser: 

ǒ Instigar a realização de reuniões contínuas para a discussão e compreensão do 

currículo escolar vigente na escola; 

ǒ Colaborar com o corpo pedagógico escolar em relação à compreensão dos 

princípios pedagógicos que norteiam a escola indígena; 

ǒ Incentivar a formação continuada com o objetivo de inovar as práticas que 

valorizem a cultura indígena; 

ǒ Contribuir com o processo de formação dos professores no incentivo de 

práticas inovadoras e significativas em sala de aula; 

ǒ Potencializar os conhecimentos tradicionais dos alunos e professores indígenas. 

 

 Produções acadêmicas sobre a temática 

Para contribuir com o propósito da pesquisa, foi feito um levantamento prévio 

das produções desenvolvidas sobre o estudo em questão, bem como fizemos também 

uma breve análise dessas produções correlacionadas com as práticas pedagógicas dos 

professores indígenas no Brasil. Entre outras produções, foram encontradas 

dissertações e teses. 

Os levantamentos foram realizados na base de dados da CAPES e SCIELO, 

onde foram usados os seguintes descritores: participantes ï professor indígena e 

docente indígena; variável: prática pedagógica e prática educativa; e contexto: ensino 

fundamental e educação básica. O recorte temporal para o levantamento dessas 

produções foi do período de 2000 a 2024. 



19 

 

Abaixo montamos um quadro com esses dados. 

Título / Tipo de Pesquisa / 

Programa 

Ano Autor (a) Algumas 

considerações 

Investigação 

Etnomatemática em 

contextos indígenas: 

caminhos para a orientação 

da prática pedagógica 

(Dissertação / Programa de 

Pós-Graduação em 

Educação da Universidade 

Federal do Rio Grande do 

Norte (UFRN). 

 

2007 

Natal / RN 

 

Elisângela 

Aparecida 

Pereira de 

Melo 

 O estudo buscou 

investigar alguns 

caminhos viáveis 

para que os 

indígenas pudessem 

reorganizar seus 

saberes e fazeres de 

sala de aula, com 

base na valorização 

da sua história e 

cultura, com base no 

ensino de 

matemática. 

Práticas pedagógicas em 

educação ambiental: a 

escola diferenciada de 

Educação Infantil e Ensino 

Fundamental Tapeba 

Conrado Teixeira. 

Dissertação / Programa de 

Pós-graduação em Educação 

Brasileira / Universidade 

Federal do Ceará. 

 

2007 

Fortaleza/ 

CE 

 

Tereza 

Cristina 

Cruz 

Almeida 

As práticas 

pedagógicas 

relacionadas a 

educação ambiental 

foram o foco desta 

pesquisa. E como 

resultado concluiu 

se que os 

professores Tapeba 

centram suas 

práticas pedagógicas 

no incentivo á 

conservação dos 

recursos naturais, 

com tendência 

conservacionista 

tanto para o 

ambiente natural 



20 

 

quanto cultural. 

 

Meio Ambiente: análise da 

prática docente na Escola 

Estadual Indígena de Araça 

Amajarí ï RR   

Dissertação / Programa de 

Pós-Graduação em ensino 

de ciências e matemática 

/Universidade Luterana do 

Brasil (ULBRA). 

 

2010 

Canoas / 

RS 

 

Everaldo 

Sarmento 

Ferreira 

A pesquisa fez uma 

análise das práticas 

pedagógicas dos 

professores ao 

ensinarem sobre a 

temática do meio 

ambiente, 

considerando os 

princípios da 

educação para o 

desenvolvimento 

sustentável. 

Os processos de construção 

de uma escola diferenciada: 

o caso da escola indígena 

Ixubay Rabui. 

Tese / Universidade Federal 

de Minas Gerais 

 

 

2011 

 

Maria 

Dolores de 

Oliveira 

Soares 

Em sua centralidade 

a pesquisa responde 

o seguinte 

questionamento: a 

Escola Ixbãy Rabu 

Puyanawa tem 

conseguido 

estabelecer diálogo 

entre a prática 

educativa e a teoria 

indicada para a 

construção de escola 

diferenciada? 

Etnomatemática: situações, 

problemas e práticas 

pedagógicas na realidade do 

sistema educacional Macuxi 

em Roraima. 

Dissertação / Programa de 

Pós-Graduação em 

 

2012 / São 

Paulo/SP 

 

Gleide de 

Almeida 

Ribeiro 

  A pesquisa 

apresenta 

instrumentos 

metodológicos, as 

práticas pedagógicas 

e a formação dos 

professores 



21 

 

Educação Matemática da 

Universidade Bandeirante 

de São Paulo, 

indígenas 

evidenciando as 

relações do ensino 

de matemática com 

os valores 

tradicionais Macuxi, 

em Roraima. 

Educação Escolar Indígena 

Mura: por entre práticas 

docentes e o projeto político 

pedagógico. 

Mestrado / Programa de 

Pós-Graduação em 

Educação da Universidade 

Federal do Amazonas. 

 

 

2013 / 

Manaus/ 

AM 

 

 

Jaspe 

Valle Neto 

O foco da pesquisa 

foram as práticas 

pedagógicas dos 

professores (as) 

Mura, que atuam de 

1° a 4° séries, 

buscando assim 

compreender as 

práticas a partir das 

propostas contidas 

no Projeto Político 

Pedagógico Mura. 

Quadro 01: Levantamento de pesquisas realizadas sobre a temática de práticas pedagógicas indígenas 

Fonte: Banco de Teses e Dissertações da CAPES e SCIELO. Adaptado pela autora. 

 

Melo (2007) apresenta uma dissertação do Programa de Pós-Graduação em 

Educação da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) da linha de 

Educação Matemática. Nesta pesquisa foi possível notar como é a realidade de muitas 

escolas indígenas, onde a autora verificou que em suas práticas pedagógicas há 

possibilidades de os professores indígenas fazerem uma relação entre as atividades 

cotidianas e a tradição cultural com o ensino de matemática na escola indígena, sob 

uma perspectiva mais transversal e globalizante do saber local e escolar. No entanto, 

apresentam dificuldades de fazer a relação desses conhecimentos na prática. 

Já Almeida (2007), em sua pesquisa de mestrado, investiga as práticas 

pedagógicas dos professores, onde o foco é a percepção de como a educação ambiental 

é trabalhada em sala de aula em uma escola diferenciada. A pesquisadora observou 

que o tema é bastante lembrado nas falas dos professores, quase que diariamente, e que 



22 

 

os alunos são envolvidos em atividades que rementem a questões ambientais, inclusive 

já realizaram o mapeamento envolvendo a cultura Tapeba e os elementos naturais de 

seu território. 

Com relação à pesquisa desenvolvida por Ferreira (2010), pela Universidade 

Luterana do Brasil (ULBRA), no Programa de Pós-Graduação em Ensino de Ciências 

e Matemática, tendo como lócus uma escola indígena do estado de Roraima, nos 

revela que os professores indígenas pouco utilizam os saberes tradicionais da 

comunidade. E, segundo o autor, os professores em suas falas defendem 

veementemente uma educação escolar indígena que valorize as tradições e valores 

culturais de cada povo. Entretanto, na prática, as aulas são ministradas dentro do 

paradigma tradicional não indígena, com o uso de livros didáticos fornecidos pela 

secretaria de educação do estado. 

Soares (2011), em sua tese defendida pela Universidade Federal de Minas 

Gerais (UFMG), discorre sobre a construção de uma escola indígena de acordo com as 

suas características de ser intercultural, bilíngue e específica. A autora traz algumas 

indagações referentes à construção de uma escola diferenciada, a fim de garantir a 

apropriação da linguagem ao mesmo tempo em que estimula o contato com a tradição 

de seu povo. E como um dos resultados possíveis, a autora enfatiza que a identidade 

deste povo é forjada pela linguagem, no discurso e não na sua materialidade 

linguística, e que a língua funciona no plano de representação simbólica e que a 

formação e atuação de professores indígenas é fundamental na construção da escola 

diferenciada. 

As considerações de Ribeiro (2012) em sua dissertação no Programa de Pós- 

Graduação em Educação Matemática da Universidade Bandeirante de São Paulo, em 

relação às práticas pedagógicas dos professores indígenas, são concomitantes às 

demais pesquisas levantadas, pois retratam a insegurança e desafios de se levar para a 

prática em sala de aula os conhecimentos adquiridos na formação. Desta forma, o 

autor afirma que os professores ind²genas ainda est«o presos ¨s ñgaiolasò, 

principalmente os que ainda estão em formação, e mesmo dentro da ñgaiolaò n«o est«o 

conseguindo dominar os conhecimentos matemáticos, assim como, os de física, da 

química e outras. 

Na pesquisa de Neto (2013) em sua dissertação para o Programa de Pós- 

Graduação em Educação da Universidade do Amazonas (UFAM), os resultados 

obtidos trouxeram dados diferentes das demais pesquisas estudadas. Entre os Mura, o 



23 

 

autor conseguiu concluir que as práticas desenvolvidas pelos professores atendem às 

propostas descritas no Projeto Político Pedagógico, este que foi construído para 

atender os anseios do povo mura. Destacando o uso de conteúdos próprios e 

necessários para melhorar a vida deste povo, bem como é um modo diferenciado de 

trabalhar a educação escolar específica, e os professores que fizeram parte da pesquisa 

a todo o momento faziam menção à valorização da identidade e da cultura mura em 

suas práticas docentes, conclui o autor. 

Este levantamento, que apesar de não apresentar uma quantidade significativa 

de pesquisas voltadas para o tema estudado, mostrou alguns pontos em comum entre 

os resultados obtidos. Neto (2013) e Teixeira (2007) destacam em suas dissertações 

que os professores indígenas trazem em seus discursos o papel da escola como 

instrumento de valorização da cultura, portanto em suas aulas desenvolvem 

pedagogias próprias inserindo a cultura como forma de autoafirmação. 

Nos estudos de Ribeiro (2012), Melo (2007) e Ferreira (2010) há algumas 

considerações observadas pelos pesquisadores, como a necessidade de formações 

continuadas para os professores, pois estes demonstraram algumas limitações em 

relação a alguns conhecimentos científicos, sendo que as formações possam 

possibilitar a aproximação entre esses conhecimentos e os saberes tradicionais. Outras 

considerações desses autores se voltam com relação às aulas que são ministradas 

dentro do paradigma tradicional, tendo como metodologia as aulas expositivas. E que 

os docentes que participaram da pesquisa afirmavam constantemente que a educação 

escolar indígena busca valorizar as tradições culturais de cada povo, mas que, na 

prática, a realidade é outra. 

Este levantamento buscou trazer teses e dissertações que apresentassem estudo 

com aproximações desta pesquisa, ou seja, estudos que mostrassem como os 

professores indígenas desenvolvem suas práticas pedagógicas em suas respectivas 

escolas. Portanto, as contribuições são necessárias para acrescentar dados que possam 

ser utilizados no desenvolvimento deste estudo aqui proposto, além de apontar a 

viabilidade e necessidade de efetivar essa reflexão no âmbito da escola instalada na 

aldeia Manga. 

 

 

 

 



24 

 

I SEÇÃO ï OS PRINCÍPIOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA: 

QUESTÕES CONCEITUAIS 

  

A educação escolar indígena é um tema que vem sendo inserido em discussões 

acadêmicas e entre estudiosos da área, pois desvelar questões que envolvem o processo 

de escolarização entre esses povos requer estudos e pesquisas. Desta forma, 

compreender historicamente, e no contexto atual, o processo de ensino e aprendizagem 

que vem sendo ofertado para indígenas em suas aldeias, incentiva e visibiliza de forma 

significativa as questões que envolvem todo o desenvolvimento do ensino escolar. Este 

tema vem sendo desafiador até mesmo para os povos indígenas, pois é preciso força 

para pôr em prática os desejos e anseios que as lideranças indígenas lutam desde sempre 

para alcançar, e que foram consumados em direito coletivo a partir da Constituição 

Federal de 1988. 

Este capítulo é voltado especificamente para as questões conceituais dos 

princípios que constituem a base da educação escolar indígena. No entanto, 

anteriormente à discussão da parte conceitual, iremos nos debruçar brevemente no 

processo que levou à definição dos princípios que compõem e norteiam a educação 

escolar indígena, pois acreditamos que faz parte deste estudo compreender os meandros 

históricos de sua definição como princípios e aspectos legais. Porém, como aspectos 

pedagógicos, ou seja, na prática pedagógica, percebemos que não tem sido uma tarefa 

simples esses princípios se efetivarem. 

Entre 1549 e 1759 ocorreu o processo da colonização no Brasil e, de maneira 

simultânea, a educação não indígena, desde a chegada dos jesuítas, com o interesse de 

catequizar os povos originários aqui presentes. Segundo Saviani (2021, p. 38), até então 

ña educa­«o era espont©nea. E cada integrante da tribo assimilava tudo que era possível 

assimilar, o que configurava uma educa­«o integralò. O per²odo colonial marca o in²cio 

do contato dos povos originários com outras formas de educação, onde os indígenas, 

através da catequização dirigida pelos jesuítas, foram instruídos paulatinamente ao 

processo de escolarização, considerado um momento crucial na mudança cultural 

visíveis aos dias atuais. Nesse sentido, cabe ressaltar que este período marca profundas 

perdas linguísticas, étnicas e de controle social permanecidas aparentemente até a 

promulgação da Constituição de 1988. 

A educação escolar, ainda no processo de colonização do Brasil, interferiu 



25 

 

diretamente e propositalmente na vida dos povos habitantes deste país. Percebe-se que 

houve uma tentativa de apagamento de povos e culturas. No entanto, pela resistência 

indígena, aquela educação imposta perdurou por um longo período, como nos mostra 

Aranha: 

De acordo com a mentalidade quinhentista, tanto o reino português como a 

Igreja Católica atuavam no sentido de homogeneizar as diferenças, nivelando 

a todos pelo que se considerava verdadeiro e superior: a cultura cristã 

europeia. A catequese, então, constituiu um esforço para acentuar a 

semelhança e apagar as diferenças, pelo qual os jesuítas buscavam 

transformar o ñselvagemò em ñcivilizadoò e o n«o crist«o em crist«o, para 

que todos fossem os mais iguais possível (Aranha, 2006, p. 578). 

 

O período seguinte ao estágio colonial, segundo Bergamaschi e Silva (2007), 

tem seu marco inicial a partir da criação do Serviço de Proteção aos Índios (SPI), no ano 

de 1910. De acordo com Oliveira e Nascimento (2012, p. 769), esta fase mostra o 

quanto a educação escolar desempenhou o papel de domesticar os indígenas, com 

objetivo de ñamansarò, de integr§-los à estrutura econômica do país, formando 

trabalhadores rurais, sem considerar sua diversidade cultural. 

As décadas de 1960 e 1970 são marcadas por mudanças na política de ensino 

escolar indígena, onde passa a ser de responsabilidade exclusiva da Fundação Nacional 

do Índio (FUNAI) a competência de ñmelhorarò o processo j§ inserido entre os 

indígenas. Diante disso a FUNAI buscou parceiros que poderiam contribuir com uma 

melhor oferta de ensino que se aproximasse de fato da realidade indígena. Portanto, a 

parceria com o Summer Institut of Linguistics (SIL) e outras missões religiosas, 

contribuíram de alguma forma com as mudanças a partir desse momento da 

escolarização. Destacam-se o surgimento de organizações indigenistas não 

governamentais, que trouxeram mudanças significativas no processo de ensino e 

aprendizagem, além de atuação de universidades junto a esses povos (Bergamaschi & 

Silva, 2007).  

Em contrapartida, os povos indígenas iniciaram um processo de organização do 

movimento indígena, fato considerado primordial na busca de resistência e garantia de 

leis que viessem fomentar a educação, saúde, cultura e vida social, de uma forma 

específica e diferenciada, levando em consideração a diversidade de línguas e etnias que 

ainda resistiam à política de apagamento dos povos originários. Neste período histórico 

podemos perceber que já se falam em educação específica e diferenciada, ou seja, os 

povos indígenas já sentiam a necessidade de uma educação escolar que atendesse suas 

formas diversificadas de estar no mundo. 



26 

 

As mudanças são reforçadas a partir de 1980, precisamente com a Constituição 

Federal de 1988, fato histórico que garante em leis os direitos a uma educação 

específica e diferenciada, dando assim autonomia para os próprios indígenas 

organizarem seus processos de educação escolar, de acordo com as suas particularidades 

e interesses. Desta forma, Tassinari (2013) enfatiza que a Constituição foi elaborada e 

aprovada em um contexto de redemocratização do país, e esses dispositivos 

constitucionais são consoantes com aqueles expressos na Convenção n° 169 da 

Organização Internacional do Trabalho (OIT). 

Outros desdobramentos ocorrem a partir de 1991, momento em que a educação 

escolar indígena deixa de ser responsabilidade da FUNAI, passando diretamente as 

obrigações e andamentos ao sistema nacional de ensino. Sua formulação e 

implementação como política pública fica a cargo do Ministério da Educação (Tassinari, 

2012), passo importante para os povos indígenas, pois este acontecimento reforça o 

reconhecimento de que a educação escolar, apesar de ter sido imposta no passado, é um 

direito que foi conquistado e deve atender as necessidades e particularidades de cada 

povo, destacando que: 

A Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional, de 1996, prevê a oferta de 

ñeduca­«o escolar bil²ngue e interculturalò aos povos indígenas e as 

iniciativas voltadas para a concretização dessa oferta têm sido denominadas 

ñeduca­«o diferenciadaò, a despeito da ambiguidade do termo (Tassinari, 

2012, p. 250). 

 

No entanto, na prática surgiram novos desafios, como a carência de indígenas 

formados para atuarem como professores, espaço físico de qualidade, currículo 

diferenciado e outros que dificultaram uma implantação de um ensino de qualidade. No 

presente, muitos avanços ocorreram, novas leis que amparam a educação diferenciada 

foram aprovadas, curso de formação de professores indígenas foram ofertados, escolas 

indígenas reconhecidas, surgiram propostas de currículos diferenciados, algumas 

universidades acataram as reinvindicações dos indígenas ofertando o acesso ao ensino 

superior de forma diferenciada, e pela força e luta do movimento indígena podemos 

afirmar que houve avanços significativos no processo de escolarização dos diversos 

povos indígenas brasileiros. Em conformidade com o que os povos indígenas persistem, 

Tassinari reafirma desta forma: 

A reivindicação dos movimentos indígenas refere-se à percepção do valor de 

conhecimentos e técnicas como a escrita, a língua portuguesa, a matemática, 

a aritmética, a cartografia e a geografia, por exemplo, para lhes garantir uma 

interação mais igualitária com relação ao Estado e aos demais membros da 

sociedade nacional. Essa reinvindicação desde cedo viu-se pautada pelo tema 



27 

 

da escola (Tassinari, 2012, p. 248). 

 

Neste contexto, podemos observar que a escolarização paulatinamente foi 

transformada, no sentido de ñmudarò a vis«o que o per²odo da catequiza­«o ocasionou 

na história desses povos, mas que foram ressignificada na medida em que os próprios 

indígenas tomaram a frente desse processo, garantindo e ressignificando o papel da 

escola. Portanto, as definições dos princípios norteadores que caracterizam a escola 

indígena resultou de todo um processo e da necessidade que os indígenas buscavam 

para proporcionar as crian­as e jovens das comunidades uma educa­«o com ñolharesò 

indígenas, que garantissem o uso da língua materna, levasse em consideração o 

território em que estão inseridos, considerando a diversidade cultural que há entre os 

povos indígenas e não indígenas, e principalmente a participação da comunidade para a 

construção de um ensino escolar que contemplasse os objetivos em comum dos povos 

originários deste país. Assim, como nos descreve Grupioni (2008) 

Em contraposição a uma escola que se constituía pela imposição do ensino da 

língua portuguesa, pelo acesso à cultura nacional e pela perspectiva de 

integração é que se molda um outro modelo de como deveria ser a nova 

escola indígena, caracterizada como uma escola comunitária (na qual a 

comunidade indígena deveria ter papel preponderante), diferenciada (das 

demais escolas brasileiras), específica (própria a cada grupo indígena onde 

fosse instalada), intercultural (no estabelecimento de um diálogo entre 

conhecimentos ditos universais e indígenas) e bilíngue (com a consequente 

valorização das línguas maternas e não só de acesso à língua nacional) 

(Grupioni, 2008, p. 37). 

 

Os princípios norteadores definidos que caracterizam a escola indígena estão 

explicitados no Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI), 

este que os professores indígenas consideram como documento legal ao programar suas 

aulas, que apesar de não ter sido atualizado é um meio de direcionar a construção do 

planejamento anual em suas metodologias pedagógicas indígenas. No RCNEI 

Discutem-se temas como o tempo e o espaço da escola, ressaltando que uma 

escola indígena pode prever no calendário os tempos de festa e de trabalho 

agrícola; interrompendo então as atividades escolares, e que a escola pode se 

abrir para novos espaços que não somente o edifício escolar; debatem-se 

também temas como etnomatemática e o ensino de matemática nas escolas 

indígenas; o ensino de história e as histórias e mitologias indígenas; os 

diários de classe como documento e as narrativas indígenas que podem ser 

trazidas à sala de aula ( Albuquerque, Grando, Tassinari, 2012, p. 251). 

 

Porém, para estarem dispostos no RCNEI, inicialmente os princípios foram 

assegurados legalmente na legislação vigente no Brasil. Portanto, faremos um breve 

levantamento dos ajustes legais que historicamente foram se consumando no âmbito do 

Estado brasileiro. 

Assim, vale destacar que no Art. 210 da Constituição Federal, especificamente 



28 

 

no ñÄ 2Á - O ensino fundamental será ministrado na língua portuguesa, assegurada as 

comunidades indígenas também a utilização de suas línguas maternas e processos 

pr·prios de aprendizagemò. Em decorr°ncia a este direito, tamb®m foi assegurado na 

Lei nÁ 9394/ 96 (LDB), onde expressa o seguinte: ñArt. 78 ï O Sistema de Ensino da 

União, com a colaboração das agências federais de fomento à cultura e de assistência 

aos índios, desenvolverá programas integrantes de ensino e pesquisa, para a oferta de 

educa­«o bil²ngue intercultural aos povos ind²genasò. 

Diante dessas garantias já disposta em leis, vieram somar o Parecer CNE / CEB 

n° 14/99, o qual reconhece que: 

a escola indígena é uma experiência pedagógica peculiar e como tal deve ser 

tratada pelas agências governamentais, promovendo as adequações 

institucionais e legais necessárias para garantir a implementação de uma 

política de governo que priorize assegurar às sociedades indígenas uma 

educação diferenciada, respeitando seu universo sociocultural.   

 

Já a Resolução n° 3/99, do CNE/CEB, em seu art. 1°, estabelece:  

no âmbito da Educação Básica, a estrutura e o funcionamento das escolas 

indígenas, reconhecendo-lhes a condição de escolas com normas e 

ordenamento jurídico próprios, e fixando as diretrizes curriculares do ensino 

intercultural e bilíngue, visando a valorização plena das culturas dos povos 

indígenas e à afirmação e manutenção de sua diversidade étnica. 

 

O Decreto n° 6.861/2009 define a organização da Educação Escolar Indígena em 

territ·rios etnoeducacionais. Em seu art. 1Á determina ñque a Educa­«o Escolar 

Indígena será organizada com a participação dos povos indígenas, observada a sua 

territorialidade e respeitando suas necessidades e especificidadesò. 

A Resolução N° 5, de 22 de junho de 2012, define as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a educação escolar indígena na Educação Básica, oferecida em 

instituições próprias. Em seu parágrafo único estabelece que Estas Diretrizes 

Curriculares Nacionais ñest«o pautadas pelos princ²pios da igualdade social, da 

diferença, da especificidade, do bilinguismo e da interculturalidade, fundamentos da 

Educação Escolar Ind²genaò. 

De acordo com as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 

Ind²gena (Parecer CNE/ CEB NÁ 13/2012) o projeto pol²tico pedag·gico (PPP) ñdeve 

estar assentado nos princípios da interculturalidade, bilinguismo e multilinguismo, 

especificidade, organização comunitária e territorialidade que fundamentam as 

propostas de Educa­«o Escolar Ind²genaò. 

As leis acima especificadas demonstram como a educação escolar indígena tem 



29 

 

sido abordada pela legislação, contudo vimos que os direitos assegurados garantem o 

desejo dos povos indígenas de uma educação pautada em princípios que consideram a 

diversidade cultural, mas que seja uma educação de qualidade, e que promova e 

contribua com o bem viver nas comunidades indígenas. 

Sendo assim, a partir deste breve processo histórico da inserção da educação 

escolar entre os povos indígenas e de como a legislação garante o acesso a este ensino, 

partiremos para as definições conceituais e características que definem cada princípio, 

levando em consideração sua importância dentro do desenvolvimento de todo o 

processo anteriormente explicitado. Vale ressaltar que ao tratarmos sobre o princípio da 

interculturalidade, o mesmo sobressai em termos de discussão em torno de seu 

significado e contribuições em relação aos demais, pois consideramos que esse 

princípio é um dos pilares da educação escolar indígena. No entanto, consideramos 

também que cada princípio tem sua importância e os mesmos se entrelaçam (ou 

deveriam se entrelaçar) dentro do processo educacional escolar indígena. 

 

1.1 Interculturalidade (Intercultural) 

Os povos indígenas já somaram uma população de milhares de indivíduos antes 

da colonização. Atualmente somam aproximadamente 1,7 milhão, divididos em 391 

povos distribuídos em quase todos os estados do país, segundo dados do censo 

populacional de 20227. Cada povo possui suas especificidades, suas formas de 

organização social, política e cultural, portanto, quando se trata de educação escolar é 

provável que cada povo deseje uma escola de acordo com a sua realidade, pois vivem 

em regiões diferentes, ou seja, os territórios indígenas são diversificados, e cada povo 

vai construindo seu espaço de acordo com as suas vivências e cultura. Neste sentido, 

compreender a cultura de um povo é imprescindível para a garantia da valorização no 

processo que é enfrentado constantemente, onde, por muito tempo a monocultura 

prevaleceu. Portanto, Veiga-Neto esclarece que: 

 

A cultura foi durante muito tempo pensada como única e universal. Única 

porque se referia àquilo que de melhor havia sido produzido; universal 

porque se referia à humanidade, um conceito totalizante, sem exterioridade. 

Assim, a modernidade esteve por longo tempo mergulhada numa 

epistemologia monocultural (Veiga-Neto, 2003, p. 07). 

 

Segundo as contribuições de Rogério Tilio (2009), a respeito do conceito de 

                                                      
7 https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/ 



30 

 

cultura, no momento sócio-histórico que estamos vivendo, não se pode pensar a cultura 

como hermeticamente local. Devido os efeitos da globalização, todas as culturas 

mundiais estão em constante transformação e reconfiguração. Traços de uma cultura 

podem ser facilmente identificados em outras, e não se pode determinar a que traços 

pertencem (Tilio, 2009, p. 37). 

Desta forma, acreditamos que os povos indígenas sofrem influências de outras 

culturas constantemente, diante disso entendemos que a cultura de um povo é dinâmica. 

Contudo, a busca constante em manter ñvivaò a cultura herdada dos povos origin§rios se 

tornou um desafio no presente, este que requer meios para lidar com as situações que 

surgem e influenciam a forma de pensar e agir de uma sociedade como um todo. No 

caso dos indígenas, o contato com outras culturas ocorre em vários espaços, no território 

indígena, na cidade, nos meios de comunicação e principalmente na escola, durante as 

aulas. 

É de conhecimento universal que a escola possui uma função social, a de 

transmitir cultura, mas para Baniwa (2011) ela deve respeitar, reconhecer e valorizar os 

modos de vida indígena e também realizar com qualidade seu papel de transmitir os 

conhecimentos científicos e técnicos, de acordo com as necessidades da comunidade. 

Sendo assim, a escola pode ser considerada como uma instituição aliada, agregadora e 

complementar. Contudo, existe a questão da visão homogênea e padronizada tanto de 

conteúdos programáticos, quanto dos sujeitos envolvidos no processo de ensino e 

aprendizagem desenvolvido nas escolas indígenas. Isso influencia diretamente na vida 

do aluno indígena. 

Diante destas perspectivas, partindo da ideia de Paulo Freire (2017), em que 

entende a educação como um fenômeno que não acontece somente na escola, mas sim 

na convivência, no movimento social, ou seja, no contexto que estamos envolvidos, 

consideramos as particularidades dos povos indígenas que visam a escola como um 

lugar de buscar novos conhecimentos, empoderamento, levando em consideração a 

diversidade cultural. Sendo assim,  

A compreensão freireana de que as pessoas têm direito a conhecer aquilo que 

ainda não conhecem, a conhecer melhor o conhecimento que já possuem e a 

constituir o seu próprio conhecimento, embasa a defesa em torno da 

constituição de um currículo e uma prática pedagógica que contribuam com a 

humanização dos seres humanos e do mundo (Braga, 2015, p. 42). 

 

Sob essa ótica, a escola deve possibilitar a problematização de questões sociais, 

contribuir na formação intelectual, social e cultural do aluno indígena para a cidadania. 



31 

 

Assim, reafirma-se que o reconhecimento da diversidade cultural dos povos indígenas é 

de extrema necessidade na implementação da escola em seu território. E o que 

percebemos é que ainda existe um longo caminho a percorrer para que questões como 

essa sejam consideradas primordiais para o desenvolvimento da educação escolar 

indígena, pois o que podemos perceber é que a ideia que todos os indígenas são iguais 

perdura até os dias atuais. 

Diante das ponderações feitas até aqui, o que vemos é o reconhecimento de que 

não existe apenas uma cultura, e isto está assegurado em um dos princípios norteadores 

da escola indígena, denominada ñInterculturalidadeò. E ao tratarmos deste tema ® 

importante salientar que não é a intenção desta pesquisa discutir as inúmeras visões de 

autores que debruçam a respeito. No entanto, optamos em utilizar referências de autoras 

como Candau (2012; 2016), Candau e Russo (2010), sem deixar de citarmos as 

contribuições de Catherine Wash (2005), pois o foco é compreender o papel e 

contribuições da interculturalidade na concretização de escola indígena, e mais, 

compreender também que existem desdobramentos a respeito da interculturalidade, de 

acordo com o perfil que se adota para consumar este princípio. 

Para nos situarmos sobre os dados de origem deste termo, nas pesquisas 

realizadas sobre o surgimento e origem do termo interculturalidade, optou-se em usar 

como base teórica os dados de Candau e Russo (2010), onde ratificam que o termo 

Interculturalidade surge na América Latina no contexto educacional e, mais 

precisamente, com referência a educação escolar indígena. Desta forma podemos 

compreender o porquê da constante relação que é feita do termo interculturalidade com 

a educação escolar indígena. 

No Brasil o termo Interculturalidade, aparece na legislação brasileira quando se 

refere diretamente aos povos indígenas (LDB/ 96; Parecer do Conselho Nacional de 

Educação n° 14 e Resolução da Câmara de Educação Básica n° 3, de 1999; lei n° 

10.172, de 9 de janeiro de 2001, que institui o Plano Nacional de Educação entre outros) 

(Russo e Paladino, 2014, p. 35). 

Nestes termos, podemos destacar como as definições de educação intercultural 

aparecem contextualizadas no RCNEI, um dos instrumentos que ampara os professores 

indígenas no desenvolvimento de suas metodologias, como descrito anteriormente. 

Portanto, enfatizamos que o RCNEI, enquanto subsídio pedagógico é uma das 

principais referências que os indígenas têm em relação ao termo interculturalidade, além 

do respaldo legal na LDB (Lei 9.394/1996) e no Plano Nacional de Educação (Lei 



32 

 

10.172/2001), bem como as experiências que os professores adquirem em seu dia a dia 

e com seu povo. No RCNEI o termo interculturalidade é descrito da seguinte forma: 

 

Porque deve reconhecer e manter a diversidade cultural e linguística, 

promover uma situação de comunicação entre experiências socioculturais, 

linguísticas e históricas diferentes, não considerando uma cultura superior à 

outra; estimular o entendimento e o respeito entre seres humanos de 

identidades étnicas diferentes, ainda que se reconheça que tais relações vêm 

ocorrendo historicamente em contexto de desigualdade social e política 

(RCNEI, 1998, p. 24). 

 

Destarte, partiremos para as reflexões sobre esse princípio, consideramos 

inicialmente o conceito de Candau (2012), em que afirma que a Interculturalidade é uma 

forma de superar os etnocentrismos, que considera uma cultura melhor que a outra, 

ainda sugere um diálogo entre culturas e saberes. É neste sentido que a educação escolar 

indígena deve estar inserida, onde o que prevalece é o respeito à diferença, à igualdade, 

compreendendo que nenhuma cultura é melhor que a outra, ou seja, serve para além do 

espaço escolar, considerando que muitos povos convivem em um mesmo território 

indígena, ou mesmo se relacionam diariamente com não indígenas. 

No entanto, as autoras se identificam com a interculturalidade crítica, termo 

sugerido por Catherine Wash, onde afirmam que: 

Interculturalidade crítica, trata-se de questionar as diferenças e desigualdades 

construídas ao longo da História entre diferentes grupos socioculturais, 

étnico-raciais, de gênero, orientação sexual, entre outros. Parte-se da 

afirmação de que a interculturalidade aponta à construção de sociedades que 

assumam as diferenças como constitutivas da democracia e sejam capazes de 

construir relações novas, verdadeiramente igualitárias entre os diferentes 

grupos socioculturais, o que supõe empoderar aqueles que foram 

historicamente inferiorizados (Candau, 2012 p. 244). 

 

De acordo com Candau (2016), a interculturalidade crítica apresenta algumas 

características específicas que traduzem o seu real sentido e que resulta no que 

chamamos de educação intercultural. Uma das características é a de promover a 

deliberada inter-relação entre diferentes sujeitos e grupos socioculturais de 

determinadas sociedades; isso segundo a autora se situa em confronto com todas as 

visões diferencialistas, assim como com as perspectivas assimilacionistas e que tende a 

romper com uma visão essencialista das culturas e das identidades culturais. Outra 

característica defendida por Candau é que concebe as culturas em contínuo processo de 

construção, desestabilização e reconstrução, portanto, isso se constitui pela afirmação de 

que nas sociedades em que vivemos os processos de hibridização cultural são intensos e 

mobilizadores da construção de identidades abertas, o que supõe que as culturas não são 

puras, nem estáticas, realidade dos povos indígenas, que vivem diariamente esse 



33 

 

processo.  E para complementar a autora assume que estas não são relações idílicas, 

estão construídas na história e, portanto, estão atravessadas por conflitos de poder e 

marcadas pelo preconceito e discriminação de determinados grupos socioculturais. 

Diante deste panorama de características relacionadas ao termo e conceito de 

interculturalidade, trazemos outras contribuições de Catherine Wash: 

Como concepto y pr§ctica, la interculturalidad significa ñentre culturasò, 

pero no simplemente um contacto entre culturas, sino um intercambio que se 

estabelece en términos equitativos, en condiciones de igualdad. Además de 

ser una meta por alcanzar, la interculturalidad debería ser entendida como un 

processo permanente de relación, comunicación y aprendizaje entre personas, 

grupos, conocimientos, valores y tradiciones distintas, orientada a generar, 

construir y propiciar un respeto mutuo, y a un desarrollo pleno de las 

capacidades de los indivíduos, por encima de sus diferencias culturales y 

Sociales (Wash, 2005, p. 04). 

 

De acordo com Candau (2012, p. 246), os professores são desafiados a 

reconhecer e valorizar as diferenças culturais, os diversos saberes e práticas, e a afirmar 

sua relação com o direito à educação de todos. Além disso, segundo a autora, é preciso 

reconstruir o que consideramos ñcomumò a todos e todas, garantindo que nele os 

diferentes sujeitos socioculturais se reconheçam, e deverá possibilitar que a igualdade se 

explicite nas diferenças que são assumidas como comum referência, rompendo dessa 

forma com o caráter monocultural da cultura escolar, característica comum nas escolas 

das cidades. 

Contudo, reconhecer que a interculturalidade pode beneficiar a promoção de 

uma educação escolar de acordo com as especificidades dos sujeitos envolvidos, tende a 

favorecer uma prática dinâmica e compreensível. No entanto, que o termo não seja visto 

apenas como uma palavra ñbonita de escrever e ouvirò, mas que de fato o seu 

significado esteja inserido no cotidiano do aluno, seja na escola ou em outros espaços. 

Portanto, é imprescindível que as escolas, sejam indígenas, quilombolas, ribeirinhas ou 

mesmo do meio urbano, promovam uma educação com aspectos interculturais. Desta 

forma, vale considerar que: 

A interculturalidade é uma proposta que deveria ser tomada com mais 

urgência e seriedade pelo sistema nacional de educação, uma vez que há uma 

contribuição muito expressiva nos diversos sujeitos para a formação da 

sociedade brasileira neste país multicolorido. Não cabe mais trabalhar com 

um pensamento curricular como ñdisciplinariza­«oò, precisamos, ao 

contrário, questionar este modelo de uniformização (Correa Xacriabá, 2018, 

p. 58). 

 

Diante do contexto que o termo interculturalidade fora exposto como uma das 

bases da educação escolar indígena, é importante resgatar o sentido estrutural da 

educação escolar indígena, tendo como parâmetro os anseios históricos dos povos 



34 

 

indígenas, para perceber se esses documentos elaborados hegemonicamente por pessoas 

não indígenas representam de fato uma educação escolar à luz dos termos da 

interculturalidade aqui refletida. E nestes termos, Albuquerque e outras trazem a 

seguinte reflexão: 

O que é fazer dialogar em sala de aula, os conhecimentos indígenas e 

escolares, ditos, ali§s, ñuniversaisò? Como faz°-lo? O risco, percebido em 

muitas escolas indígenas espalhadas pelo país, é trazer, lado a lado, em 

paralelo ï e sabe-se que as linhas paralelas são aquelas que nunca se 

encontram... ï uma ñhist·ria ind²genaò e uma ñhist·riaò, uma geografia 

ind²genaò e uma ñgeografiaò, assim, n«o adjetivada. No entanto, uma 

interculturalidade só poderá ser de fato alcançada quando esses 

conhecimentos puderem se comunicar, e esse é, certamente o grande desafio 

(Albuquerque, Grando, Tassinari, 2012, p. 254). 

 

Os desafios que os professores indígenas enfrentam estão relacionadas com 

questões pedagógicas, de pôr em prática o que está proposto nos parâmetros e 

referencial curricular, portanto o que de fato é necessário é a promoção de formações 

continuadas e oficinas pedagógicas que possam problematizar e buscar soluções que 

traduzam na prática o que determinam os anseios e objetivos previstos em leis. 

Enquanto isso, os professores lecionam de acordo com os conhecimentos e habilidades 

que adquiriram em suas formações, muitas vezes, apenas básicas. 

No momento atual, percebe-se a necessidade de potencializar a 

interculturalidade no processo de ensino aprendizagem, pois por muito tempo os 

indígenas foram e continuam sendo inferiorizados, e se mobilizam constantemente para 

manter a garantia do direito ao reconhecimento da diferença e acreditam que o ensino 

escolar irá trazer, de acordo com as suas necessidades, benefícios e conhecimentos  para 

lutarem contra todas as formas de opressão, assim como sugere Baniwa (2011) que 

enxerga o termo intercultural como possibilidade de convivência democrática entre 

diferentes culturas.  

 

1.2 Bilinguismo 

No período colonial os povos indígenas sofreram uma das maiores perdas 

culturais, talvez a maior que já sofreram até então: a questão das línguas maternas 

indígenas. Segundo Saviani (2013), a educação jesuítica foi marcada pelo aprendizado 

do portugu°s para os ind²genas, al®m do uso do Tupi como ñl²ngua geralò, ou seja, o 

Tupi era falado pelos indígenas, substituindo desde então suas línguas maternas 

originais (Saviani, 2013, p. 43-44). 

Concordamos com Grupioni (2006) no que diz respeito ao sentimento de 



35 

 

pertencimento ético expresso pelos povos indígenas ao longo da história, em insistir em 

manter suas identidades, assim se materializam numa persistente distância face a outros 

povos indígenas e face aos demais segmentos da sociedade brasileira. A resistência 

permitiu aos povos indígenas a existência das suas línguas de origem, resultando em 

uma diversidade linguística ainda visível nos dias atuais. 

Contudo, somente a partir da Constituição de 1988, a política educacional dos 

povos indígenas começa a mudar no Brasil. Segundo Cunha (2008), embora o Artigo 

210 constitucional reafirme a imposição do uso da língua portuguesa, é assegurado às 

comunidades indígenas a possibilidade do uso das línguas maternas no ambiente 

escolar. A partir desta garantia assegurada em lei, a LDB (Lei 9.394/96) estipula que a 

União deve desenvolver programas de ensino e pesquisa para oferecer educação escolar 

bilíngue e intercultural aos povos indígenas (Cunha, 2008, p. 150). 

Vale ressaltar que antes das leis citadas anteriormente, quando o SPI foi 

substituído pela FUNAI, houve uma tentativa de valorização das línguas indígenas, 

sendo que em 1973 o Estatuto do Índio (Lei 6.001/73) tornou obrigatório o ensino de 

línguas nativas nas escolas indígenas, no entanto houve poucas mudanças, pois o 

objetivo principal do Estado previa a integra­«o dos ñ²ndiosò a sociedade, oferecendo 

uma educação escolar com conteúdos e metodologias distante de suas realidades (Rocha 

e Hamel, 2020, p. 36). 

No momento mais recente, os dados do censo de 2022 do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatísticas (IBGE) nos revela que são faladas 295 línguas indígenas no 

Brasil, por indivíduos de 391 povos. Esses dados mostram o tamanho da perda 

linguística histórica que tivemos e que corremos o risco de perder as que ainda 

permanecem como meios de comunicação entre os povos indígenas. Isso se deve às  

interações e contatos que os indígenas mantêm com outros povos e culturas, que 

influenciam o uso da língua portuguesa ou outros idiomas. 

Contudo, podemos salientar a importância da língua materna para os povos 

indígenas, tanto nos seus rituais, quanto nas suas diversas manifestações culturais, o uso 

de uma ou mais l²nguas mostra que ® preciso buscar formas e meios de manter ñvivaò a 

língua deixada como herança pelos antepassados dos povos originários deste país. A 

língua indígena é um dos importantíssimos aspectos culturais de um povo, passado de 

geração em geração, de pai para filho, considerada um patrimônio cultural. Essas 

considerações são refletidas por Baniwa, 

A língua é um fenômeno de comunicação sóciocósmica, de vital importância 

na relação recíproca entre sociedades humanas e estas com os seres não 



36 

 

humanos da natureza. Neste sentido, a perda de uma língua por um povo 

indígena afeta diretamente também em quebra ou redução de conectividade 

entre os seres e, consequentemente, afetando o equilíbrio e a harmonia da 

vida no mundo (Baniwa, 2017, p. 299). 

 

Para garantir a diversidade linguística que ainda existe no Brasil é preciso 

concretizar na prática o que prevê a Lei de Diretrizes e Bases da Educação de 1996, no 

Artigo 78, onde está estabelecido que a educação escolar indígena deve ser bilíngue e 

intercultural. Portanto, o uso de duas línguas ou mais está assegurado aos povos 

indígenas. Sendo assim, o bilinguismo nas escolas indígenas se justifica nestes termos: 

Porque as tradições culturais, os conhecimentos acumulados, a educação das 

gerações mais novas, as crenças, o pensamento e a prática religiosa, as 

representações simbólicas, a organização política, os projetos de futuro, 

enfim, a reprodução sociocultural das sociedades indígenas são, na maioria 

dos casos, manifestações através do uso de mais de uma língua. Mesmo os 

povos indígenas que são hoje monolíngues em língua portuguesa continuam a 

usar a língua de seus ancestrais como um símbolo poderoso para onde 

confluem muitos de seus traços identitários, constituindo, assim, um quadro 

de bilinguismo simbólico importante (RCNEI, 1998, p. 25). 

Nos últimos anos, vimos uma crescente valorização das línguas maternas pelos 

povos indígenas, e acreditamos que o ensino escolar tem esse papel de contribuir com a 

revitalização das línguas indígenas, que por muito tempo seu uso no ambiente escolar 

foi proibido, o que provocou um imenso esquecimento e perdas visíveis em diversas 

comunidades indígenas. Apesar de a língua materna ter se tornado disciplina obrigatória 

nas escolas indígenas, ainda assim, consideramos que é preciso incentivar o uso da 

língua em outros ambientes, além da sala de aula. 

Soma-se a essas questões o material didático bilíngue, escasso nas bibliotecas e 

acervos das escolas. Os livros que chegam às escolas são ofertados pelo MEC, sendo 

que estão completamente ñforaò da realidade dos alunos. No entanto, s«o feitas 

adequações para que possam ser aproveitados nos momentos de aula. E os materiais 

bilíngues disponíveis são frutos de trabalhos coletivos de professores indígenas com 

órgãos não governamentais. Mesmo que em poucas unidades disponíveis, são 

aproveitados para momentos de planejamentos de aulas dos professores. Além da 

prática, o uso da língua indígena é obrigatório na teoria, pois, além de dominar a 

oralidade, é necessário que os alunos sejam alfabetizados também na língua indígena. 

Diante do exposto é válido acrescentar que existem comunidades indígenas que 

têm como primeira língua o português, mas que ainda existem falantes da língua 

herdada dos antepassados desses povos. Em situações como essas é imprescindível a 



37 

 

escola intervir com constância na teoria e prática para a revitalização dessas línguas, 

para que elas não sejam esquecidas ou até mesmo extintas. É uma tarefa árdua, mas que 

devem ser planejadas e pensadas coletivamente, considerando o valor social e cultural 

que uma língua indígena representa para um povo. 

O bilinguismo na escola favorece ao aluno indígena segurança para se expressar 

tanto oralmente quanto na parte escrita, pois quando as aulas são na língua que não é de 

seu domínio, percebe-se um silenciamento, que muitas vezes dificulta o 

desenvolvimento do processo de ensino-aprendizagem. Em contrapartida, as aulas na 

língua materna empoderam os alunos, sendo visível a autonomia que demonstram ao se 

expressarem. Além disso, vale lembrar que além da sala de aula, ou seja, na vida em 

comunidade, os professores possuem um papel fundamental na valorização da língua 

materna, como destaca Baniwa: 

Os professores e as lideranças, que exercem papéis sociais destacados, são 

essenciais, para darem exemplos às crianças, em práticas de valorização das 

línguas indígenas, dentro e fora das escolas e aldeias. As crianças tendem a se 

espelhar em seus comportamentos. Se um professor ou liderança de 

organização da aldeia que constantemente viaja para os centros urbanos, ao 

invés de falar a língua indígena, fala a língua portuguesa na aldeia, as 

crianças tendem a interpretar que para ser professor ou liderança, precisa 

falar o português no cotiano da vida. Isso é um estímulo à desvalorização da 

língua materna (Baniwa, 2014, p. 19). 

 

Os professores indígenas, em sua grande maioria, possuem formação escolar em 

níveis mais elevados, portanto estão aptos a produzirem livros bilíngues. Contudo, seria 

um grande avanço a produção e publicação de materiais didáticos feitos pelos próprios 

conhecedores de suas realidades e de seus interesses, materiais que possam estabelecer 

um diálogo entre os conhecimentos e saberes locais e universais, numa perspectiva 

intercultural. Esse desafio poderá ser superado com iniciativas dos órgãos responsáveis 

pela educação escolar indígena, na oferta de formação continuada, com intuito de 

produzir e buscar formas de disponibilizar para as escolas que possuem objetivos em 

comum.  

 

1.3 Comunitária 

A vida em comunidade faz parte da cultura dos povos indígenas, isso é uma 

característica comum nos territórios onde habitam desde seus antepassados. Portanto, 

entendemos que a coletividade está presente em diversos âmbitos, seja cultural, social, 

político ou em tomadas de decisões, sendo inserido também nestes termos o ensino 

escolar, ou seja, os indígenas partilham de objetivos comuns pensando no bem viver da 

comunidade. Esta forma de organização presente nos dias atuais traduz a resistência que 



38 

 

estes povos mantêm para ainda existirem. Sendo assim, a questão da escola ser 

comunitária, resulta da organização que os indígenas mantêm na vida em comunidade, 

definida da seguinte forma: 

A escola indígena caracteriza-se por ser comunitária articulando os anseios 

da comunidade indígena na qual está inserida, aos projetos de 

sustentabilidade territorial, cultural e diferenciada em relação às escolas não-

indígenas (Braga, 2021, p. 4). 

Na construção de um ensino escolar que atenda os anseios que permeiam o 

processo de ensino-aprendizagem dos indígenas é necessário a participação dos 

membros da comunidade, desde professores, lideranças, pais de alunos, estudantes e 

outros, pois todos devem ser ouvidos, porque a escola é comunitária. Além disso, o 

ensino que é ofertado deve ser planejado de forma coletiva para que seja efetivado de 

uma forma que todos compreendam o processo que foi construído e materializado na 

prática. Portanto,  

A participação da comunidade indígena no processo pedagógico da escola 

fundamentalmente na definição dos objetivos, dos conteúdos curriculares e 

no exercício das práticas metodológicas assume o papel necessário para 

efetividade de uma educação específica e diferenciada (RCNEI, 1998, p. 24).  

Os membros da comunidade indígena devem participar da construção de 

políticas e práticas pedagógicas que poderão ser efetivadas no processo de ensino. 

Ademais, os indígenas, culturalmente, já partilham de momentos de forma comunitária, 

onde os mais velhos e jovens trocam conhecimentos e valores, mostrando dessa forma 

que todos podem ensinar e aprender. Portanto, a busca pela educação escolar tão 

almejada deverá ser materializada com e pela participação de todos, se não for desta 

forma, é provável que a construção das políticas de educação escolar seja apenas 

disponibilizada de acordo com o modelo hegemônico vigente nacionalmente, como vem 

ocorrendo em diversos territórios indígenas. 

Outro dilema que os indígenas enfrentam constantemente está relacionado com 

os entraves vindos do poder público que desconsidera as escolhas e formas 

organizativas das comunidades indígenas. Portanto, apesar das escolas serem 

comunitárias, como previsto em lei, o que é decidido em comum acordo nas reuniões da 

comunidade, assembleias dos povos indígenas, plantões pedagógicos com pais e 

professores, ® v§lido ñsomenteò para ñdentroò da comunidade, pois como meios legais, 

as secretarias não levam em consideração, ou mesmo não respeitam o que os indígenas 

decidem em seus territórios. Um exemplo bem comum é a questão do calendário 

escolar, construído de forma comunitária, considerando as especificidades e diferenças 



39 

 

daquele povo. No entanto, acredita-se que as escolas seguem em sua maioria o 

calendário nacional, mas não porque querem, sim por temerem reações diversas dos 

órgãos competentes de educação. 

Sendo assim, uma escola indígena comunitária é aquela que atende 

primeiramente às demandas da comunidade, de acordo com projetos coletivos e de 

futuro dos povos indígenas, respeitando as decisões tomadas no âmbito da comunidade 

à qual está inserida, e levando em consideração as formas tradicionais de relação com o 

território.  Neste sentido, cabe à toda comunidade (escolar e da aldeia) a participação 

nas decisões que envolvem o ensino escolar, bem como os encaminhamentos para 

escolha de diretores, alimentação escolar, entre outros assuntos que dizem respeito à 

escola da comunidade. 

Para Abbonizio e Ghanem (2016) os aspectos que diferenciam a educação 

escolar indígena frente à escolarização convencional se caracterizam pela participação 

da comunidade em diversos fatores, entre eles: na definição dos projetos educacionais, 

na indicação de profissionais, em casos específicos, como professores, pedagogos, 

diretor(a) da escola; na elaboração de materiais didáticos a partir da realidade e 

necessidades comunitárias, a predisposição para que o ensino e aprendizagem se 

realizem a partir de atividades de pesquisa e sejam feitas por pesquisadores indígenas, e 

o fator principal é a pretensão de que a escola contribua para a realização de projetos 

comunitários de futuro. 

Contudo, é dever do poder público, através de seus representantes legais, apoiar 

em diversos segmentos as decisões e anseios determinados pelas comunidades, sem 

desrespeitar as leis ou modificar a letra da norma. 

Apesar dos diversos problemas citados no decorrer desse estudo e enfrentados 

pelos povos indígenas, destaca-se que o princípio comunitário da escola indígena é o 

que mais se sobrepõe no desenvolvimento do ensino escolar nas comunidades em que a 

instituição escolar foi inserida. É perceptível a participação da comunidade na vida da 

escola indígena da aldeia Manga.  

C®lia Xacriab§ (2018, p. 126), por exemplo, afirma que ñde acordo com o 

projeto político da escola Xukurank, a escola se organiza de acordo com o plano de vida 

da comunidade, respeitando a autonomia de decisão coletiva na escolha de tudo aquilo 

que diz respeito ¨ comunidade escolarò. Isso demonstra a participa­«o da comunidade 

na construção do projeto de escola, e a constante reivindicação dessas comunidades para 

construir uma escola que atenda aos seus apelos. 



40 

 

 

1.4 Específica 

Segundo dados do censo escolar de 2022, divulgados pelo Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Anísio Teixeira (INEP)8, estão localizadas em Terras Indígenas um 

quantitativo de 3.541 escolas. Esses dados revelam um panorama real de que os povos 

indígenas estão tendo acesso ao ensino escolar. No entanto, não há esclarecimentos 

sobre que tipo de educação escolar está sendo ofertada em cada uma dessas escolas, 

sendo que os desafios que impossibilitam a garantia de direitos a uma educação 

específica e diferenciada partem da possibilidade de que as escolas indígenas estejam 

sujeitas a seguir propostas curriculares comuns que não reconhecem a especificidades 

de cada povo indígena. 

Diante desse contexto, ao nos referirmos à educação escolar indígena, devemos 

enfatizar que cada povo dentro do seu território possui suas especificidades que os 

diferencia dos demais. Portanto, a questão de a escola indígena ser específica, se 

justifica pela diversidade de povos indígenas que existem no Brasil, ou seja, cada povo 

possui elementos específicos de sua cultura, sendo que a educação escolar deve estar 

baseada nessas particularidades que diferenciam cada povo. Sendo assim, 

A utilização deste termo indica que cada povo possui sua própria cultura, sua 

própria história, formas próprias de aprender e ensinar, que vai demandar um 

contexto educacional para cada povo (Monteiro e Mascarenhas, 2020, p. 6). 

  

As escolas que o censo mostra estão situadas em territórios indígenas, em 

comunidades diferentes, às vezes dividindo o mesmo território, outras bem distantes 

uma da outra, e há as que estão localizadas próximas de cidades e que mantêm contato 

diariamente com não indígenas. Por outro lado, há comunidades que estão localizadas 

em locais com difícil acesso. Outras características que devem ser consideradas dizem 

respeito ao modo de como os indígenas organizam o tempo de suas comunidades, 

relacionado a organização social, política ou econômica. 

Além dessas características específicas de cada povo, há outras situações que 

devem ser consideradas nas propostas curriculares desenvolvidas no espaço escolar. Por 

exemplo, existem comunidades que têm a língua indígena como primeira língua, em 

outras a língua portuguesa se sobressai, outras têm contato com mais de duas línguas, 

além da sua de origem, situação em que se encontram os indígenas da aldeia Manga. 

                                                      
8 https://download.inep.gov.br/censo_escolar/resultados/2022/apresentacao_coletiva.pdf, acessado em 

13/01/2025. 



41 

 

Outra especificidade relevante diz respeito à religião, que é um fator que deve ser 

refletido, pois nos dias atuais é comum os indígenas serem adeptos da religião católica 

e/ou evangélica, o que influencia diretamente nas atividades cotidianas de um povo, 

incluindo aí o ensino escolar. 

Sob esta ótica, as propostas curriculares que são enviadas pelas secretarias para 

as escolas indígenas seguirem no desenvolvimento do processo de ensino-

aprendizagem, são previamente construídas desconsiderando as especificidades de cada 

povo, ou seja, lidam de forma superficial, como se todos os povos indígenas fossem 

iguais, apresentassem as mesmas demandas, os mesmos traços culturais, linguísticos e 

étnicos, ou que possuíssem os mesmos objetivos. Na realidade, sabemos que entraves 

como este atrasam ou dificultam o desenvolvimento do ensino que os indígenas 

pretendem ofertar em seus territórios tradicionais. Portanto, concordamos com Freire 

(2017) em sua reflexão sobre o respeito às particularidades de cada povo: 

Por isto é que não podemos, a não ser ingenuamente, esperar resultados 

positivos de um programa, seja educativo num sentido mais técnico ou de 

ação política, se, desrespeitando a particular visão do mundo que tenha ou 

esteja tendo o povo, se constitui numa esp®cie de ñinvas«o culturalò, ainda 

que feita com a melhor das inten­»es. Mas ñinvas«o culturalò sempre (Freire, 

2017, p. 119). 

A grande quantidade de instituições escolares instaladas em territórios indígenas 

mostra como o ensino escolar está sendo solicitado pelas lideranças indígenas das 

comunidades. Portanto, essa necessidade de ter acesso ao ensino que a escola oferta é 

uma demanda antiga. No entanto, esse ensino dever ser de qualidade e, principalmente, 

específico, para que a escola não se torne apenas um aparelho do Estado instalado nos 

territ·rios (Dôangelis, 2008, p. 29). Portanto, entende-se a necessidade de respeito à 

garantida da especificidade escolar indígena para também garantir a qualidade de 

ensino. 

Nestes termos, podemos descrever a escola indígena, enquanto específica, como 

um espaço que além de ofertar conhecimentos novos que dialoguem com os 

conhecimentos tradicionais que os alunos já possuem, respeite as especificidades da 

comunidade em que está inserida, ou seja, que a realidade daquele povo seja de fato 

colocada como foco principal na proposta curricular que norteará o processo de ensino-

aprendizagem. Se esta condição não for respeitada legalmente, estaremos 

continuamente ouvindo discurso de que a escola indígena deve ser específica e 

diferenciada, mas ficará apenas no discurso. 

 



42 

 

 

1.5 Diferenciada  

 

ñSe o colonialismo nos causou um dano quase irrepar§vel foi o de afirmar que 

somos todos iguaisò (Krenak, 2022, p. 42). Essa reflex«o expressa pelo ind²gena Ailton 

Krenak confirma a premissa de que os povos indígenas desde o período colonial vêm 

sendo tratados como se fossem todos iguais, ou seja, com um estereótipo comum a 

todos em vários contextos da sociedade brasileira. No entanto, consideramos importante 

situar algumas diferenças entre os diversos povos originários que vivem no Brasil:  

Além das diferenças relativas à língua, ao modo de viver (de organizar-se 

socialmente, economicamente, politicamente) e de pensar (sobre o mundo, a 

humanidade, a vida, a morte, o tempo e o espaço) têm a memória de 

percursos e experiências históricas diversas, de seus contatos com outros 

povos indígenas e não indígenas (RCNEI, 1998, p. 22). 

Partindo dessas afirmações, buscaremos compreender a necessidade de o 

princípio da escola indígena ser diferenciada. Antes, porém, iremos elucidar o contexto 

do ser diferente para os indígenas, que embora tenham sofrido intervenções de políticas 

integracionistas, ressignificaram suas relações interétnicas, com outros povos e com não 

indígenas, e nos processos de reconhecimento, acionam as diferenças como expressão 

positiva de identidade de indígenas. 

Tomaz Tadeu (2000, p. 84) afirma que: ño processo da identidade oscila entre 

dois movimentos: de um lado, estão aqueles processos que tendem a fixar e a estabilizar 

a identidade; de outro, os processos que tendem a subvertê-la e a desestabilizá-la". Para 

mais contribuições acrescentamos o conceito de identidade proposto por Stuart Hall 

(2006), como lugar fronteiriço, uma metáfora que possibilita pensar sobre fluxos e 

trânsito de conhecimentos, culturas e identidades, nossas identificações estão sendo 

continuamente deslocadas, fragmentadas, politizadas, tão pouco unificadas.  

A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma 

fantasia. Ao invés disso, a medida em que os sistemas de significação e 

representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma 

multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com 

cada uma das quais poderíamos nos identificar ï ao menos temporariamente 
(Hall, 2006, p. 13). 

 

Destarte, os indígenas se apropriam da cidadania brasileira para garantir seus 

espaços de sobrevivência, a demarcação e defesa dos territórios, a luta para garantia de 

seus direitos específicos e na proposição de políticas públicas. Existem regras que 

precisam ser compreendidas, para que o diferente não se torne desigual ou inferior. Para 

esta reflexão, consideramos o conceito de cidadania indígena de Baniwa: 



43 

 

Cidadania diferenciada significa que os povos indígenas, além do usufruto 

dos direitos universais do cidadão brasileiro ou planetário, possuem também 

o usufruto de direitos específicos relativos à sua cultura, às tradições, aos 

valores, aos conhecimentos e aos ritos (Baniwa, 2006, p. 89). 

 

Condizente com a realidade que vivem no mundo contemporâneo, de ter 

conhecimentos e habilidades que os tornem seus próprios porta-vozes, sem depender de 

alguém vindo de fora, e o que vimos é que esta realidade já está se concretizando em 

algumas comunidades, portanto a ideia da diferença parte de pressupostos de que a 

diferença não os torna menos competentes dos demais. 

As lutas das lideranças indígenas, em busca de uma escola diferenciada para as 

comunidades indígenas, sempre tiveram como propósito uma escola diferente com 

relação à escola não indígena, pois nunca houve sentido a oferta de um ensino 

completamente avesso à realidade dos povos indígenas e, além disso, a experiência com 

o ensino escolar como imposição no passado é carregado de tensões relativas à 

violência que sofreram naquele período. A educação escolar indígena diferenciada para 

os povos indígena é um instrumento de resistência e luta (Braga, 2022, p. 8). 

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação, em seu Artigo 78, designa que a 

educação escolar indígena seja específica e diferenciada, porém os meios e desafios 

para pôr em prática provocam retrocessos na maioria das comunidades onde o ensino 

escolar já é ofertado. Desta forma, é preciso haver intervenções urgentes que possam 

possibilitar a mudança desde cenário que vem se estendendo há décadas. 

No contexto atual a escola é vista pelas comunidades indígenas como local de 

resistência à dominação de uma cultura hegemônica e deposita esperanças na 

valorização de aspectos culturais, bem como vínculos de solidariedade que tecem as 

tramas da vida em comunidade. Portanto, 

É preciso reconhecer as contribuições dos povos indígenas por meio da 

educação diferenciada, quando trazemos experiências que contribuem para a 

compreensão de que o ambiente escolar vai além das paredes da escola, uma 

vez que consideramos outros espaços do território como importantes lugares 

de aprendizagem, tanto ou mais relevantes do que o espaço físico a ela 

destinado (Correa Xacriabá, 2018, p. 135). 

Para compreendermos o princípio da escola indígena de ser diferenciada 

trouxemos algumas contribuições sobre diferença, identidade e cidadania diferenciada, 

pois os indígenas estão envolvidos neste contexto. Portanto, ao afirmar a necessidade de 

ter acesso à educação escolar diferenciada, está diretamente relacionado como os 

indígenas compreendem a diferença enquanto alteridade. Sendo assim, o princípio de 

escola diferenciada se faz necessário porque é concebida e planejada como reflexo das 

aspirações particulares de cada povo indígena e com autonomia em relação a 



44 

 

determinados aspectos que regem o funcionamento e orientação da escola não-indígena 

(RCNEI, 1998, p. 25). 

Neste capítulo evidenciamos os princípios norteadores da escola indígena, 

apresentando de forma sucinta características particulares, conceitos já definidos e 

discutidos, e de uma forma geral como os povos indígenas desejam a educação escolar 

em seus territórios. Contudo, importa averiguar de que forma esses princípios estão 

conectados na prática pedagógica em cada ambiente escolar indígena, pois eles devem 

estar presentes nas propostas curriculares de forma clara e objetiva, para que os 

professores consigam transmitir na prática o que está sendo proposto de acordo com 

cada comunidade. 

No cotidiano, e principalmente na prática escolar, podemos evidenciar que os 

princípios mantêm uma relação entre si, ou seja, todos se inter-relacionam, e desta 

forma a educação escolar indígena necessita que todos estejam conectados para que os 

objetivos sejam alcançados. Portanto, atualmente os princípios que já foram definidos 

devem permanecer como norteadores das escolas indígenas, pois como já vimos nas 

pesquisas feitas sobre essa questão, há ainda um longo caminho a percorrer até que 

todos os anseios, mesmo que em parte, sejam colocados em prática. 

As comunidades indígenas apresentam suas particularidades, no entanto 

devemos considerar que de uma forma geral, todas estão amparadas por princípios que 

citamos e discutimos até o momento. Porém, o que conseguimos evidenciar é que há 

escolas indígenas por todo o país que estão constantemente buscando meios de garantir 

uma educação diferenciada, mas que seja uma educação de qualidade. Desse modo, 

segundo Baniwa (2011), a demanda insistente das lideranças indígenas por uma escola 

que propicie uma educação qualificada de seus dirigentes e membros, é para que estes 

possam gerir seus próprios projetos comunitários, além de garantir o exercício da 

cidadania local, regional, nacional e planetária. 

Resumidamente, uma escola pautada nos princípios que foram definidos ao 

longo do processo histórico, deve ser parte do processo educativo do povo, um processo 

coletivo, livre e contínuo. Para a escola ser indígena, ela tem que levar a marca do povo, 

falar sua língua, usar sua linguagem, seguir suas normas, sua pedagogia, estilo e 

maneira de passar conhecimento (Currículo de Ensino Fundamental nas Escolas 

Indígenas, 2014).  

Diante dessas considerações, compreendemos como os povos indígenas desejam 

suas escolas, no entanto é preciso estudos detalhados de cada povo para compreender o 



45 

 

que de fato atende a necessidade de cada comunidade indígena, para que sejam 

construídos currículos próprios, amparados por lei, para que sejam colocados em prática 

pelos professores e mediadores indígenas formados ou em formação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

 

II SEÇÃO ï EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ENTRE O POVO KARIPUNA 

DO AMAPÁ: UM OLHAR CONTEXTUALIZADO. 

 

Como já pontuado, esta pesquisa está sendo desenvolvida com o povo indígena 

Karipuna do Estado do Amapá, especificamente os indígenas da Aldeia Manga, 

localizada na Terra Indígena Uaçá. Compreender a formação deste povo, sua trajetória 

passada aos dias atuais é imprescindível para entendermos os desdobramentos que vêm 

ocorrendo desde a introdução do ensino escolar em meados da década de 1930 e os 

impactos positivos e negativos que transformaram a vida social, cultural e a relação que 

mantêm com outros parentes indígenas e com os não indígenas na atualidade. 

O mapa abaixo representado na figura 01 demonstra a paisagem das três Terras 

Indígenas localizadas na região de Oiapoque: Uaçá, Juminã e Galibi. Nesses territórios 

vivem 04 povos indígenas: Palikur, Galibi Marworno, Galibi Kalinã e Karipuna. O povo 

Karipuna ocupa todas as aldeias ao longo do rio Curipi, sendo que as mais populosas 

são: Santa Izabel, Espírito Santo e Manga. Também ocupam algumas aldeias ao longo 

da BR 156, bem como a TI Juminã. 

 



47 

 

 

Figura 01: Mapa das Terras Indígenas de Oiapoque. Fonte: Elaboração de Alexandre Rauber com 

colaboração de Meire Silva, 2019. 



48 

 

 

O povo Karipuna formou-se a partir de remanescentes de várias populações. 

Para compreendermos essa formação, tentaremos trazer alguns aspectos importantes que 

foram afirmados por pesquisadores que realizaram estudos com este povo, ou na região 

Uaçá, território indígena onde vivem os Karipuna.  

A primeira referência aos Karipuna do Curipi, de acordo com Ricardo (1983), é 

datada do século XIX. Esse apontamento de Ricardo é baseado nos registros de 

Coudreau, referente ao ano de 1893, que os define como um grupo formado por 

ñbrasileiros refugiadosò. J§ Nimuendaj¼, em 1925, tamb®m referenciado por Ricardo 

(1983), denomina-os de ñbrasileiros do Curipiò. No entanto, anteriormente, documentos 

do século XVII demonstram que os termos Karipuna ou Karipon condiziam com 

indígenas localizados na mesma região dos antigos Palikur, portanto seria um termo 

caribe atribuído pelos povos do norte do Amapá aos grupos inimigos daquele período e 

não é referente ao grupo que vive atualmente no Curipi (Ricardo, 1983, p. 63). 

Essas definições de Ricardo (1983) também ecoam nos achados de Tassinari 

(2003), que compreende que os Karipuna que vivem atualmente na região do Uaçá 

aparecem em documentos do século XIX, como um grupo reduzido de famílias 

habitantes do Baixo Oiapoque e que falam um idioma do tronco Tupi. Através da união 

deste grupo com outros migrantes da região do Salgado Paraense, resultaram na 

formação do povo Karipuna do Amapá (Tassinari, 2003). 

O termo Karipuna que surge nas referências de viajantes como La Barre, 

Coudreau, Dôavity, Mocquet e Nimuendaj¼, entre outros, registram a trajet·ria passada 

de povos indígenas com os nomes Kaliponan, Karipouas, Karipon, caripous e Karipuna, 

como são informados em pesquisas de Arnaud (1984; 1989) e de Tassinari (2003), que 

em suas análises não veem associação destes povos com os atuais Karipuna, já que estes 

se instalaram na região do rio Curipi somente a partir de 1830 (Brito, 2012, p. 15). 

Diante das informações obtidas sobre a formação do povo Karipuna, podemos 

compreender que o termo Karipuna é usado como autodenominação por essa população 

e indica uma identidade de ñ²ndios misturadosò, ñcivilizadosò ou ñavan­adosò, que ® 

tanto atribuída como assumida pelas famílias Karipuna (Tassinari, 2003, p. 16). 

Desta forma,  

A no­«o de ñmisturaò expressa pelas fam²lias refere-se à sua origem 

heterogênea, bem como às constantes alianças que estabelecem com 

indivíduos ou famílias estrangeiras. Os critérios de pertencimento ao grupo 

dependem da concordância a princípios de solidariedade e de cooperação 

mútua, englobando, com o tempo, pessoas e famílias que inicialmente eram 



49 

 

consideradas de ñforaò. As no­»es de ñcivilizadosò ou ñavan­adosò dizem 

respeito à experiência escolar vivenciada pelas famílias desde a década de 

1930 e são utilizadas como forma de estabelecer contrastes e de afirmar suas 

especificidades e qualidades em relação aos outros grupos indígenas e à 

população regional (Tassinari, 2003, p. 16). 

Compreender como se deu a formação do povo Karipuna, as diferentes versões9 

que vimos até aqui nos revela como a fusão de várias origens resultou em um povo com 

características peculiares, que os diferenciam dos demais povos de Oiapoque. 

Atualmente o povo Karipuna fala a língua Kheuol, que é uma língua crioula de 

base francesa. Entretanto, antigamente os Karipuna eram falantes do Nheengatu10, mas 

essa língua ficou em desuso (Rocha, 2022, p. 32). 

O cenário populacional que temos é do último censo realizado pela FUNAI em 

2019 da população Karipuna, somando um total de 2.505 indígenas, distribuídos em 

diversas aldeias. No rio Curipi encontram-se as aldeias Açaizal, Kubahi, Jõdef, Tãmina, 

Txipidon, Pakapuá, Espírito Santo, Santa Isabel, Paxiubal, Manga, Mõbak, Benoá, 

Japiim. Às margens da BR-156 os Karipuna instalaram as aldeias Lençol, Piquiá (km 

40), Kumaru, Curipi (km 50), Kariá (km 60), Ahumã, e aldeia Estrela (km 70). E no Rio 

Oiapoque a aldeia Ariramba, além da aldeia Kunanã localizada no Igarapé Juminã. 

 

2.1 A escola chega no Curipi 

Desde o período colonial vimos que os indígenas mantêm contato com a 

educação escolar. Os longos períodos colonial e imperial e os primeiros séculos da 

República foram marcados por políticas educacionais autoritárias, arbitrárias, isoladas e 

impostas verticalmente aos povos indígenas (Baniwa, 2010, p. 37). 

Entre os Karipuna a educação escolar foi introduzida pelo Serviço de Proteção 

aos Índios (SPI), em meados da década de 1930, período que o governo brasileiro e 

órgãos missionários marcam presença constante entre os povos do Uaçá. Inicialmente 

foram contratadas duas professoras não indígenas, uma para a Aldeia Kumarumã (na 

época denominada aldeia Santa Maria) e outra para a Aldeia Espírito Santo (Silva, 

2011, p. 1). Este mesmo autor destaca que as instalações das escolas foram 

                                                      
9 Referente a um povo Karíb, outro Aruak e ainda outro da língua tupi, os desdobramentos do significado 

do termo Karipuna, ao longo dos séculos, mantiveram presente a associação com estrangeiros ou 

brasileiros, e essa característica não pode deixar de ser considerada para a compreensão da identidade dos 

atuais Karipuna do Curipi. Associação que foi reiterada a partir da experiência de ensino escolar por meio 

de categoria de ñ²ndio avan­adoò, que passa a caracterizar por v§rias d®cadas a identidade do grupo. Uma 

identidade ®tnica que ® capaz de englobar termos como ñ²ndioò e ñbrasileiroò na sua pr·pria constitui­«o, 

sem conferir a nenhum pólo um caráter de anterioridade ou predominância (Tassinari, 2003, p. 145). 

 
10 Língua geral desenvolvida pelas missões jesuítas na Amazônia (Ricardo, 1983, p. 63) 



50 

 

determinadas pelo então governador do Pará, Magalhães Barata, sendo desativadas em 

1937, após a saída de Eurico Fernandes da região, então funcionário do SPI e chefe do 

Posto do Encruzo11. A inten­«o das escolas se fez pela necessidade de ñabrasileirarò os 

povos indígenas: 

O primeiro passo para isso correspondia à própria meta da escola: ensinar o 

portugu°s. Numa regi«o onde o ñpatoisò era a l²ngua corrente, onde a 

indument§ria ind²gena era semelhante ¨s usadas pelos ñcrioulosò da Guiana, 

a Escola teve a tarefa de ñabrasileirarò os ²ndios para melhor incorpor§-los à 

sociedade nacional. Nessa intenção se definiu a estrutura das escolas 

indígenas (Assis, 1981, p. 57). 

 

Para Tassinari (2003), após a chegada da escola os Karipuna sofrem influências 

em seu modo de ver e estar no mundo, visualizando no ensino escolar uma categoria 

positiva valorizada, sendo assim: 

A partir da década de 1930, com a experiência escolar, a auto-imagem das 

fam²lias Karipuna passou a manifestar a categoria de ñ²ndios avan­adosò. 

Isso deve ser entendido no contexto interétnico do Uaçá, como contraponto 

aos Palikur, tidos como ñ²ndios atrasadosò. Mas tamb®m ao contexto mais 

amplo, englobando rela­»es com n«o ²ndios, os representantes da ñra­a 

brasileiraò, com as quais os Karipuna buscam estabelecer alianças (Tassinari, 

2003, p. 143). 

 

Somente a partir de 1945, com uma escola para os Galibi-Marworno e 1948 para 

os Karipuna, que foi reativado o ensino escolar. A partir dessa nova tentativa, o novo 

local escolhido para o funcionamento da escola Karipuna passa a ser a Aldeia Santa 

Izabel, onde tinha como líder o Sr. Manuel Primo dos Santos, e somente no ano de 1976 

o Governo do Território Federal do Amapá envia uma professora para atuar na aldeia 

Espírito Santo (Assis, 1981, p. 56). Para trabalhar na escola dos Karipuna é enviada a 

professora Verônica Leal, que passou um longo período de convivência entre os 

Karipuna, e com a extinção do SPI, permaneceu até 1967 na aldeia Santa Izabel (Silva, 

2011, p. 2). 

Segundo Assis (1981), o período de funcionamento das escolas na região do 

Uaçá entre 1945 a 1950 retrata a semelhança que havia com um internato, até mesmo a 

parte da estrutura física que era formada basicamente por: um salão dividido em duas 

salas, dormitório para internos, hospedagem para professores, sala para trabalho de 

prendas, cozinha, depósito para ferramentas, material de limpeza, serviços manuais e 

jardinagem. A mesma autora ainda descreve que o ensino era assistemático, conforme 

as necessidades da comunidade, no entanto o ensino de português e matemática 

                                                      
11 Confluência do Rio Curipi com o Rio Uaçá, sendo visto pelo SPI como ponto estratégico para atuação 

do indigenismo na região, sendo capaz de atender tanto o povo Karipuna, Galibi Marworno e Palikur 

(Oliveira e Oliveira, 2023, p. 17). 



51 

 

predominava nas aulas, raramente noções de conhecimentos gerais, e havia as aulas 

práticas que iam desde aulas de cerâmicas, costura e a confecção de objetos que serviam 

para exposição de trabalhos. 

Apesar dos castigos e proibições impostos pela professora, a relação entre os 

Karipuna e ela era de respeito e carinho, vista como membro da família. As imposições 

feitas pela professora durante as aulas foram aceitas pelos indígenas, pois 

compreendiam que eram regras ordenadas pelo governo/SPI. Mas também era uma 

forma de ñopress«oò (Tassinari, 2003, p. 360). 

Após a extinção do SPI em 1967, a educação escolar ficou subordinada tanto á 

FUNAI quanto à Secretaria de Educação do Ex-Território Federal do Amapá (SEC-AP), 

esta que assumiu a responsabilidade em manter a infraestrutura das escolas, pagar os 

professores e determinar o programa de ensino (Silva, 2011, p. 3). Contudo, na década 

de 1970 foram contratados com curso prim§rio os chamados ñprofessores regentesò, 

além de outros professores contratados pela FUNAI. 

O ensino escolar, a partir dessas mudanças que ocorreram, passa a fazer parte 

das atividades cotidianas dos indígenas, como nos afirma Bastos (2014), 

Com a extinção do SPI e a entrada da FUNAI, como órgão executor das 

políticas indigenistas, a instituição escolar passou, em definitivo, a fazer parte 

da cultura indígena. O modelo de escola para indígena começou a ser 

formulado a partir de dispositivos legais. Até então, do ponto de vista de uma 

política de Estado, a educação escolar não tinha um instrumento legal que 

pudesse normatizá-la (Bastos, 2014, p. 118). 

 

Vale destacar a participação do CIMI (Conselho Indigenista Missionário) a 

partir dessa nova fase do ensino escolar entre os Karipuna. Conforme Silva (2020), a 

presença da Pastoral Indigenista no Território Federal do Amapá ocasionou múltiplas 

ações do CIMI com os povos indígenas, sendo o Padre Nello Rufaldi enviado para o 

Município de Oiapoque para atuar como pároco. Portanto, a chegada do CIMI provoca 

avanços significativos na luta que os indígenas enfrentavam naquele período, inclusive 

na questão do território, e posteriormente a educação escolar. 

   Os indígenas reconhecem positivamente a atuação do CIMI no que tange os 

desdobramentos e avanços na educação escolar até então ofertada. Portanto, a relação 

que mantinham era considerada diferenciada, comparando com o SPI e FUNAI, onde a 

relação era de submissão hierárquica e paternalista, já a nova instituição religiosa 

demonstrava meios de construir um futuro mais autêntico, autônomo e colaborativo 

com os povos indígenas da região (Machado, 2022, p. 49). 

A partir da década de 1980, os povos indígenas do Uaçá, incluindo os Karipuna, 



52 

 

conquistam metas que, com a organização e luta do movimento indígena, passam a ser 

colocadas em prática, tais como: conquista da escrita da língua Kheuol, preparação de 

primeiros professores de alfabetização e início do processo nas aldeias de recuperação 

da língua materna, produção de cartilhas, de textos e mais tarde do dicionário (Currículo 

de Ensino Fundamental das Escolas Indígenas, 2014, p. 23). 

Nesse período um novo modelo de ensino foi configurado para as aldeias, Padre 

Nello e a irmã Rebeca Spires, esta última chegou à região em 1979, começaram a 

implantar o projeto de Lekol Kheuol (escola bilíngue), principalmente nas escolas 

Karipuna e Galibi Marworno (Bastos, 2014, p. 142). 

Na ordem histórica que envolve os desdobramentos da educação escolar entre os 

Karipuna, a década de 1990 inicia com a realização do primeiro curso de formação de 

professores (magistério), que funcionava em regime modular, concluído em 1994. 

Somente no ano seguinte, em 1995, os 14 alunos desta turma colaram grau, se tornando 

os primeiros professores indígenas aptos para atuarem nas escolas de suas comunidades, 

com perspectivas de uma educação escolar específica, bilíngue e intercultural (Silva, 

2011, p. 09). 

A relação que os Karipuna mantiveram com a educação escolar, desde a 

instalação das primeiras escolas pelo SPI, em seguida pela FUNAI, e depois pelo 

Governo do Estado, mostram que os indígenas da região do Curipi viram a escola como 

algo que viesse a contribuir com a forma de viver que mantinham em suas 

comunidades. Portanto, apesar da perda significativa de falantes da língua kheuol, falada 

pelos antepassados deste povo, outros conhecimentos e habilidades apreendidas no 

ambiente escolar foram incorporados na cultura e vida social deste povo. 

Entendemos que o ensino escolar teve desdobramentos significativos e de 

influência na formação das aldeias Karipuna, na definição de lideranças à frente do 

movimento indígena, na busca de profissões que atendessem as comunidades, 

substituindo os não indígenas que atuavam em setores da educação e saúde, por 

exemplo. Com isso, as novas comunidades indígenas que foram surgindo ao longo dos 

anos sentiam a necessidade de estabelecer uma escola em seus locais para que as 

crianças e jovens recebessem a educação escolar. 

 

2.2 Aldeia Manga: referência na educação escolar indígena 

 A aldeia Manga é uma das maiores comunidades do povo Karipuna, com 

aproximadamente 1.200 habitantes no ano de 2024, de acordo com o levantamento feito 



53 

 

anualmente pela equipe de saúde do Polo Base da aldeia. É banhada pelo Rio Curipi, 

sua localização fica no curso alto do rio, em área de terra firme, na Terra Indígena Uaçá. 

A história da origem da aldeia Manga é recente, alguns moradores antigos ainda 

relatam sobre a fundação do local, as primeiras famílias que compuseram a comunidade 

e como era o cotidiano naquele tempo. De acordo com os relatos dos mais antigos, em 

meados da década de 1970, provavelmente no ano 1973, o Sr. Florêncio e sua esposa 

Davina, acompanhados de filhos, genros e noras saíram da Aldeia Santa Izabel à 

procura de um novo local que pudessem morar e construir roças. Escolheram um local à 

margem esquerda do rio, onde fixaram moradia. No entanto, próximo à área que 

construíram seus Karbês12, já havia sido utilizado e habitado por outras famílias. Na 

área que há uma grande rocha, conhecida por bebem morava a família de Domingos 

Forte e no porto principal a família de Armando Forte (Tassinari 2003, p. 187). Desta 

forma, podemos constatar que a região foi habitada por outras famílias, no entanto a 

família do Sr. Florêncio permaneceu e fundou a aldeia Manga. 

A localização da aldeia Manga a torna como referência para outras 

comunidades, podendo ser considerada como uma das mais ñavan­adasò em 

comparação com as demais. De acordo com Tassinari (2003), foi a partir da abertura da 

BR-156 na década de 1980 que o local cresceu rapidamente em termos de população. A 

proximidade com a cidade de Oiapoque foi determinante para a vinda de algumas 

famílias de Santa Isabel para a nova aldeia. No entanto, a ida até a cidade era feita por 

um caminho a pé (aproximadamente 6 km) até as margens da BR 156, onde um 

caminhão da Prefeitura fazia o trajeto até a cidade de Oiapoque, isso perdurou até a 

abertura do ramal, feito pelos próprios indígenas. 

Atualmente, a aldeia Manga encontra-se liderada pelo cacique Wagner dos 

Santos, filho do ex-cacique Luciano e neto de Henrique dos Santos, este que foi o 

primeiro cacique da Aldeia Manga. Em relação à estrutura, podemos destacar as 

seguintes: energia elétrica 24 horas por dia, fornecida pela Companhia de Eletricidade 

do Amapá (CEA/Equatorial), água com sistema de encanação local (abastecida pelo Rio 

Curipi), esgoto e saneamento básico pela Secretaria Especial de Saúde Indígena 

(SESAI), sistema de internet via particular. Para assistência médica a aldeia possui um 

posto de saúde, que disponibiliza serviços públicos à população do Manga e 

comunidades adjacentes.  

                                                      
12 Na língua Kheuol trata-se de estrutura de casa construída, coberta de folhas de palha de ubin. Também 

® o nome da ñcasa de farinhaò Karipuna. 



54 

 

A imagem 01 mostra uma vista aérea da aldeia Manga, onde podemos observar 

o Rio Curipi e o ramal de acesso a Br-156. 

 

Imagem 01: Vista aérea da Aldeia Manga. Fonte: Arquivo Uesclei costa.  

 

De acordo com o que destacamos acima, podemos enfatizar que se trata de uma 

comunidade que dispõe de serviços que facilitam e agregam desenvolvimento para a 

população, tanto em questões públicas quanto particulares. Diante dessas perspectivas é 

provável que a comunidade cresça anualmente, já que é vista como um local de fácil 

acesso e com a estrutura que atende algumas necessidades básicas dos indígenas. 

O crescimento populacional, além de estar relacionado com as questões já 

citadas, foi provocado pelo reconhecimento da qualidade da educação escolar ofertada 

na comunidade. Portanto, iremos contextualizar brevemente como a educação escolar 

foi implantada na aldeia Manga e como se desenvolveu ao longo dos anos, 

considerando suas particularidades e como é reconhecida enquanto referência para as 

outras comunidades indígenas da região. 

Ainda na década de 1970, segundo Santos (2012), com o aumento populacional 

da aldeia Manga, houve a necessidade de ofertar o ensino escolar para as crianças, 

provocando assim a vinda de um professor não indígena de nome Medina. No entanto, 

não havia um espaço físico adequado para receber alunos e professores, mas como o 

ensino era uma necessidade, pois já estava inserido no hábito dos Karipuna, o senhor 

Antônio, um antigo morador da aldeia, cedeu sua própria casa para servir de escola. 

Somente em 1977 membros da comunidade construíram um espaço para servir 



55 

 

como sala de aula. Devido à alta demanda de alunos, em 1981 a Prefeitura Municipal de 

Oiapoque construiu um prédio escolar para atender o ensino infantil e em 1988 

construiu na parte alta da aldeia a escola que recebeu a nomenclatura de Escola 

Municipal de 1º Grau Jorge Iaparrá, de acordo com o pedido da comunidade (Santos, 

2012, p. 05). Por iniciativa do CIMI, a educação escolar ofertada aos indígenas da 

região de Oiapoque começa a traçar novos caminhos, portanto: 

O CIMI, a partir dos anos 80, em diálogo com a SEECE / Macapá, FUNAI e 

com as comunidades e professores promoveu uma nova educação escolar 

integrada com a realidade do povo, no respeito da cultura e reforço da 

identidade étnica. Visava também a eficiência da escola no sentido de ser um 

instrumento de capacitação na defesa e conquista de seus direitos específicos. 

Com esses objetivos foi iniciado um processo de estudo e alfabetização na 

língua materna, adaptação do currículo, modificação do calendário escolar, 

preparação e acompanhamento dos professores, intensificação da carga 

horária a 4 horas por dia. As comunidades foram incentivadas a participar em 

todas as fases do trabalho, desde a construção e preservação das escolas até a 

supervisão e avaliação das atividades escolares (Currículo de Ensino 

Fundamental das Escolas Indígenas Karipuna e Galibi Marworno, 2014, p. 

27). 
Na Aldeia Manga, em 1982, a Irmã Rebeca preparou dois indígenas adultos para 

atuarem como mediadores no ensino da língua kheuol especificamente para as crianças 

que iriam frequentar pela primeira vez a escola. As crianças dominavam o português, 

portanto frequentavam primeiramente a ñLekol Kheuolò, criada por inciativa do CIMI 

(Santos, 2012, p. 06). 

Por anos os alunos foram alfabetizados por professores não indígenas, tendo 

atendimento de jovens indígenas falantes do kheuol, que eram chamados de monitores 

nas salas, pois davam apoio aos alunos incentivando o uso da língua kheuol em sala de 

aula, evitando assim uma perda maior ou esquecimento da língua pelas crianças que 

lidavam diariamente com o uso da língua portuguesa. 

Em 2002, a necessidade de ampliar, ou mesmo de construir um espaço físico que 

atendesse a demanda de alunos que crescia anualmente na comunidade, impulsionou o 

Governo do Estado do Amapá a construção de um prédio em alvenaria com uma 

estrutura básica para o funcionamento das aulas. Além disso, a partir da Resolução N° 

068/02 ï CEE, a escola recebe nova nomenclatura, passando a ser reconhecida como 

escola indígena. 

Com a construção do prédio, havia outros impasses, a demanda por professores 

indígenas, por exemplo, era um assunto constante nas assembleias dos povos indígenas, 

já que o número de indígenas formados em meados da década de 90 não era suficiente, 

levando os líderes das comunidades junto aos órgãos de governo buscar meios de sanar 

essa lacuna. E justamente ao serem atendidos, a aldeia Manga foi o local escolhido para 



56 

 

as aulas do curso de magistério indígena ofertado nos anos de 2002/2003. 

Com a conclusão do magistério específico a Escola Indígena Estadual Jorge 

Iaparrá13 passou a ter seu corpo docente formado por grande parte de professores 

indígenas a partir de 2004. A Educação Infantil e o Ensino Fundamental I passaram a 

ser atendidos por professores indígenas, enquanto o Fundamental 2 e Ensino Médio 

ainda eram atendidos por professores não indígenas, vinculados ao projeto SOME 

(Sistema Organizacional Modular de Ensino), o mesmo projeto que atende às escolas 

rurais do Estado do Amapá, mas que posteriormente, para as escolas indígenas, foi 

fundado o SOMEI (Sistema Organizacional Modular de Ensino Indígena). 

A partir da oferta da Licenciatura Intercultural Indígena na UNIFAP, Campus 

Oiapoque, em 2007, os professores da escola começam a buscar o acesso ao Ensino 

Superior, já que para assumir as demais modalidades de ensino era preciso ter a 

formação adequada para atender todas as disciplinas obrigatórias do currículo. Essa 

meta foi alcançada, tornando possível implantar todo o Ensino Fundamental regular em 

2013, com as duas primeiras turmas do 6° ano, tornando concreta na Aldeia Manga uma 

das metas relacionadas à educação escolar indígena na região de Oiapoque. 

Nos anos seguintes a E.I.E. Jorge Iaparrá passa a receber alunos de outras 

comunidades em grande quantidade, se comparado aos anos anteriores. O ensino que a 

escola ofertava estava de acordo com os anseios dos pais dos alunos, onde a conclusão 

das séries se efetivava em anos regulares, e não como antes que passavam de dois a três 

anos para concluir uma série, o que atrasava a etapa estudantil dos indígenas. 

Pelo fato de os professores serem indígenas, percebeu-se também que a relação 

dos alunos com os professores passou a ser menos distanciada, os alunos estavam mais 

à vontade ao terem um professor da própria comunidade, conhecedor da realidade e 

falante da língua kheuol. 

Por ser uma escola que apresenta bons rendimentos dos alunos, de acordo com 

as palavras do pedagogo Maxwara Cardoso ñno ano de 2014 nesta escola n«o houve 

índices de evasão, cancelamento e abandono, e os índices de reprovação são baixos, 

aproximando-se de 0% (verificação in loco NEI / SEED) (PPP, 2017, p. 13)ò, 

organizada com calendário específico, pela oferta do ensino regular das séries e pelo 

reconhecimento legalizado, a E.I.E. Jorge Iaparrá torna a Aldeia Manga como referência 

escolar na região. Diante desta realidade, outras comunidades foram instigadas a 

                                                      
13 A nova nomenclatura da escola é em homenagem a Jorge Iaparrá, indígena que trabalhou na abertura 

do ramal da Aldeia Manga e, com a queda de uma árvore sobre si, foi à óbito.  



57 

 

incentivar seus professores a buscar formação e meios de promover um ensino escolar 

de acordo com os anseios e amparos legais previstos em lei. 

Atualmente a E.I.E. Jorge Iaparrá está com o seu espaço físico sendo ampliado e 

reformado para atender à sua demanda, que continua crescendo anualmente. Além de 

atender alunos da própria comunidade, também assiste crianças e jovens de 

comunidades adjacentes e outras que chegam com a família fixando moradia 

permanente ou temporária na aldeia Manga. 

Mas assim como muitas escolas indígenas, ainda há muitos problemas sem 

solução, por exemplo, a falta de professor de educação especial (AEE), a adaptação para 

alunos com necessidades especiais, recursos didáticos específicos, alimentação escolar 

de qualidade, formação continuada para professores e outros que impossibilitam a 

promoção de um ensino previsto na LDB e Constituição Federal. 

  

2.3 Mecanismos pedagógicos da Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá 

 A escola Jorge Iaparrá, criada através do Decreto n° 5.402, de 11 de novembro 

de 1994, e Portaria 234/2000 SEED, é formada por um corpo pedagógico de 

profissionais capacitados que organizam o espaço escolar e as demais atribuições para o 

pleno funcionamento da instituição. A equipe é formada por uma diretora indígena, 

nomeada através de Decreto Governamental, quatro pedagogos (todos do contrato 

estadual), um secretário escolar, um tecnólogo, 36 professores, sendo 15 efetivos e 21 

do contrato estadual, e 02 cuidadores. Possui três anexos, sendo um localizado na aldeia 

Kariá, um na aldeia Lençol e um na aldeia Benoá. 

 A imagem abaixo mostra a entrada principal da escola, com uma placa 

indicando o nome, feito por professores e alunos durante a realização da semana cultural 

de 2023. 

 



58 

 

 

 Imagem 02: Frente da E.E.I. Jorge Iaparrá, dezembro, 2023. Fonte: Arquivo da autora. 

 

O Projeto Político Pedagógico (PPP) da E.I.E. Jorge Iaparrá foi atualizado em 

2024 (em parceria dos professores, direção e pedagogos), e aguarda aprovação pelo 

Conselho Estadual de Educação. O documento apresenta as ações e metas que o corpo 

pedagógico da escola pretende alcançar a curto, médio e longo prazo. Com base nos 

dados disponíveis neste documento, é possível identificar as ações que estão sendo 

desenvolvidas e as que se pretendem desenvolver. Contudo, podemos compreender o 

principal objetivo da escola, enquanto instituição que atende os Karipuna da Aldeia 

Manga, através do seguinte aspecto ressaltado no documento:  

A escola trabalha na sua totalidade buscando uma educação pautada no 

respeito à diversidade étnica e cultural, valorização da vida, ensino bilíngue, 

valorização da cultura indígena nas suas diversas manifestações arte, música, 

conhecimento, linguagem, histórias, reflexão, criatividade, concepções de 

mundo, saberes, criações, inteligência, sensibilidade, modos de produzir, o 

sobrenatural e suas ciências, como sugerem as Diretrizes Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena (PPP, 2024, p. 06). 

 

No bojo dos objetivos que a escola apresenta em sua conjuntura, a cultura do 

povo Karipuna é vista como parte central nos planejamentos pedagógicos que são 

desenvolvidos na escola, pois a história de contato dos Karipuna evidencia que este 

povo considerado ñmisturadoò corre o risco de substituir seus tra­os e costumes, 

inclusive os da Aldeia Manga, que mantêm contato direto com os não indígenas e veem 

suas manifesta­»es culturais serem ñesquecidasò ou serem substitu²das por outras. Neste 

sentido, a escola é vista pela comunidade como um meio de provocar o uso da língua 

materna e de desenvolver projetos que valorizem a cultura indígena. 



59 

 

Portanto,  

A escola por ser diferenciada, se preocupa com a educação tradicional de seu 

povo, na ocasião a referida escola desenvolve o projeto intitulado Semana 

Cultural, justamente com o propósito de consolidar o conhecimento 

tradicional, tendo em vista que, por conta do progresso, aos poucos a cultura 

vai mudando e alguns hábitos culturais vão deixando de ser praticados (PPP, 

2017, p. 07). 

 

Em consonância com as metas da escola, há duas disciplinas que são ofertadas  

desde a Educação Infantil até o Ensino Médio, ambas têm o papel de garantir por meio 

de aulas teóricas e práticas em forma de conteúdos escolares, conhecimentos e 

habilidades que fortalecem o processo de ensino e aprendizagem, sendo assim 

justificada, ñdo ponto de vista de escola espec²fica e diferenciada, faz parte da matriz 

curricular da escola, as disciplinas de Língua Materna e Cultura Indígena, na qual são 

trabalhados conte¼dos na l²ngua ind²gena e os costumes tradicionais do povo Karipunaò 

(PPP, 2017, p. 15). 

Considerando as ações que a escola desenvolve em seu ano letivo, 

evidenciaremos algumas que corroboram com as medidas estabelecidas em documentos 

legais, tal qual estão dispostas no PPP e que foram incluídas no calendário específico. A 

Semana Cultural, projeto desenvolvido desde 2012, é considerada pela comunidade 

escolar como uma ação que fortalece a cultura do povo Karipuna, portanto sua 

organização envolve alunos, professores, pais de alunos, anciãos e parceiros da 

instituição. 

Na imagem 03 podemos observar alunos do Ensino fundamental sentados na 

área interna do Laku, aguardando o início da apresentação do ritual do Turé, durante a 

culminância da Semana Cultural de 2013. 

 

                 

 



60 

 

                           
Imagem 03: alunos da E.I.E. Jorge Iaparrá. Fonte: Arquivo pessoa da autora, Aldeia Manga, 2013. 

 

A cada ano que passa a realização da Semana Cultural atraí visitantes de outras 

localidades, indígenas ou não. Podemos perceber na imagem 04, alunos do Ensino 

Médio realizando uma demonstração do ritual do turé há exatamente dez anos após o 

turé da imagem anterior. 

 
 

 
Imagem 04: Alunos da E.I.E. Jorge Iaparrá. Fonte: Arquivo da E.I.E Jorge Iaparrá, Aldeia Manga, 2023. 

 

 

A semana cultural acontece no período de cinco dias aproximadamente, no 



61 

 

entanto sua organização e planejamento são feitos meses antes, inclusive no momento 

da construção do calendário escolar específico, a data já é decidida em comum acordo. 

As divisões de tarefas, local das exposições e espaço da apresentação do Turé14 e outras 

demandas são feitas antecipadamente, assim todos são envolvidos na realização desse 

grande projeto. 

As tarefas são feitas de acordo com a idade e turma dos alunos. Para a 

apresentação do Turé são escolhidos uma ou duas turmas dos alunos maiores, 

geralmente que estão no Ensino Médio, já as demais turmas ficam com outras 

atividades, como confecção de artesanatos, cestarias, colares e brincos, remos, artefatos, 

cuias, e a pintura corporal. Além destes há exposições de medicina tradicional, desenhos 

dos mitos e lendas, músicas, teatro, desfiles de moças e jovens com trajes e pinturas 

indígenas.  

Os professores são convidados a fazer as pinturas corporais, geralmente fazem 

em seus alunos e por quem estiver interesse durante o evento cultural. Na imagem 

abaixo o professor Diéquison utiliza a tinta de jenipapo e uma tira de bambu para fazer 

um grafismo no braço de um aluno da escola, enquanto os demais observam e aguardam 

a vez. 

 

 

Imagem 05: professor fazendo a pintura corporal no aluno. Fonte: Arquivo da E.I.E Jorge Iaparra. 2024. 

                                                      
14 Dança tradicional realizada em agradecimento aos Karuãnas, onde o pajé (pessoa essencial no ritual) 

agradece os seres do mundo invisível e que fazem parte da cosmologia indígena Karipuna. 



62 

 

 

Durante a semana que acontece o evento, alguns artesãos demonstram suas 

habilidades para os alunos, tanto homens quanto mulheres. São momentos que 

valorizam o conhecimento dos mais velhos e seus ensinamentos, despertando o 

interesse dos mais jovens em aprender a arte de confeccionar e tecer com recursos da 

natureza, assim como faziam os antepassados dos Karipuna. 

Uma das metas descritas no PPP está relacionada com a produção de materiais 

didáticos específicos na língua materna (kheuol) e cultura indígena. Como já 

contextualizamos anteriormente, a questão da falta de materiais didáticos é geral nas 

escolas indígenas. Porém, por iniciativa do corpo pedagógico e com apoio de parcerias é 

provável que sejam produzidos futuramente. Por enquanto são utilizados principalmente 

livros doados por ONGS, CIMI, UNIFAP e poucas unidades de edições que foram 

feitos por professores indígenas.  

Após a concretização do ensino regular, uma das metas da E.I.E. Jorge Iaparrá 

que já perdura por anos, é a intenção de implantar o Ensino Médio integrado com 

formação em técnico de enfermagem. No entanto, há inúmeras dificuldades que 

impossibilitam a realização deste grande projeto, mas que permanece descrito no PPP, 

pois os alunos indígenas não precisariam ir para a cidade em busca desta formação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

III SEÇÃO - UM JEITO PRÓPRIO DE SABER E ENSINAR: ALGUNS 

CONHECIMENTOS DO POVO KARIPUNA 

 

Como dissemos anteriormente, as famílias que atualmente compõem a 

população Karipuna têm procedências diversas, de maneira que não podemos chegar a 

conhecer a origem dos elementos que hoje, como um conjunto, fazem parte dessa 

cultura (Tassinari, 2003). 

Portanto, a cultura desse povo passou por um processo de profundo hibridismo, 

desde a sua chegada, sendo influenciados por outros povos indígenas da área (Ricardo, 

1983). Diante dessas afirmações, podemos compreender que a população da Aldeia 

Manga está inserida nesse processo, sendo que as influências sofridas no passado 

resultaram em uma identidade cultural vista tanto nos saberes desse povo quanto em seu 

cotidiano, na visão de mundo e na relação que mantêm com o território, os 

diferenciando dos demais. 

É válido considerarmos que a Aldeia Manga está localizada em um local de 

passagem diária de indígenas de outros povos e comunidades, e outra questão é o 

contato direto que mantêm com os não indígenas, fatores estes que devem de alguma 

forma influenciar na produção, reprodução, manutenção e remodelamento dos saberes 

culturais da população local. 

Ao falarmos em saberes cultural / tradicional, segundo Calderoni e Nascimento 

(2012), estamos nos referindo ao conhecimento local, associado à cultura e às práticas 

sociais que se desenvolvem e reproduzem sem que para isso tenha havido um esforço 

deliberado de produção de tais conhecimentos. As autoras acrescentam que os saberes 

tradicionais estão densamente contextualizados com o território, com sua relação com a 

natureza, portanto são características que os diferencia dos ditos conhecimentos 

ocidentais, comum nas escolas indígenas. 

Para aprofundar os conhecimentos sobre os saberes do povo Karipuna da Aldeia 

Manga, foi essencial ouvir as vozes dos mais velhos e sábios da comunidade, bem como 

do atual cacique Sr. Wagner dos Santos Karipuna, 55 anos, que também exerce a função 

de AISAN (Agente Indígena de Saneamento), filho de Dona Filomena Forte e do já 

falecido ex-cacique Luciano dos Santos. Também contribuiu com este trabalho a 

Professora Maria Sônia Aniká, 60 anos, atuante em sala de aula na E.I.E. Jorge Iaparrá 

há aproximadamente trinta anos; já foi conselheira da comunidade e hoje é doutoranda 

no curso de pós- graduação em Educação da UNIFAP ï Campus Marco Zero. Apesar de 



64 

 

ouvir apenas dois indígenas Karipuna da Aldeia Manga, as suas vozes contribuíram de 

forma significativa com a construção deste recorte sobre os saberes do povo Karipuna. 

Em seguida, traremos as falas dessas lideranças para compreender de que forma 

os Karipuna entendem algumas temáticas relacionadas à atualidade. 

 

3.1 Os saberes Karipuna 

Os povos indígenas da Aldeia Manga mantêm uma conexão diária com a 

natureza, que se encontra dispersa e densa no território em que vivem. Esse contato é 

feito de forma espontânea, ou seja, o respeito, o cuidado e a forma de manter a relação 

com o ambiente natural está em sua essência. Em uma conversa com o cacique da aldeia 

perguntei a ele sobre a importância do território para nós indígenas, e recebi uma 

resposta carregada de resistência: 

ñO nosso território é tudo pra gente, porque é dele também que sobrevivemos da 

mata, dos igarapés, então o nosso território é bem protegido por nós, onde que também 

a gente faz as nossas roças, tiramos a madeira, as palhas pra ser construído as nossas 

casas. Então o nosso território, ele é de suma importância pra todos nós indígenas, é de 

grande valor, sem território nós não somos nada. Nós sempre lutamos e vamos lutar 

pra preservar o nosso território. (Wagner dos Santos Karipuna, cacique da Aldeia 

Manga). 

A professora Maria Sônia apresenta em sua fala sobre o território algo muito 

profundo também, onde podemos perceber a importância do território para a 

manutenção da cultura Karipuna: 

ñO territ·rio para os ind²genas n«o ® simplesmente um lugar, um territ·rio 

homologado e demarcado, mas sim esse contato que o indígena tem com a terra... a 

terra chama-se a terra é mãe. A terra é o lugar de sobrevivência, essa ligação que tem 

com as árvores, com um pedaço de terra... representa a espiritualidade, a localidade 

onde o ind²gena desenvolve a sua cultura, seu modo de viver.ò 

Compreendemos essas falas de nossos interlocutores quando refletimos que as 

principais fontes de subsistência dos Karipuna da Aldeia Manga se encontram no 

território em que habitam, por isso o cuidado para preservar e não destruir. 

A base de alimentação está na pesca, principal fonte de proteínas; pescam 

trairão, tucunarés, piranhas, pirarucu e outros peixes, assim como jacaré, tracajá, etc; e 

também na caça de alguns animais como cutia, macacos, veado, porco do mato, aves e 

patos. Já em épocas de chuvas fortes, quando os rios aumentam seu volume de águas, 



65 

 

afugentando os peixes, período que também é difícil para caçar, é comum o consumo de 

comidas industrializadas, frangos congelados e outros tipos de alimentos, que são 

comprados na cidade de Oiapoque. 

Geralmente são os homens adultos que realizam a caça, pois essa atividade é 

feita em regiões de floresta dentro da reserva Uaçá. Já a pesca pode ser realizada por 

crianças, jovens e adultos, tanto homens quanto mulheres; é comum a prática da pesca 

no rio e em igarapés, principalmente no verão amazônico. Os meios de transporte 

utilizados para a pescaria estão dispersos pelos portos da aldeia, podendo ser a canoa, 

feita em madeira pelos indígenas que possuem a habilidade de construir, e também há 

algumas ñvoadeirasò com motor de popa (imagem 06). O uso de ambos os transportes 

depende da distância em que o pescador precisará se deslocar e da quantidade de 

pessoas que irão; no entanto é mais comum o uso da canoa tradicional, frequentemente 

usada como meio de transporte das famílias. 

 

Imagem 06: Um dos portos da aldeia Manga. Fonte: Arquivo Nara Aniká, 2025. 

 

Outra fonte de subsistência presente no território são as roças de mandioca e 

derivados, principal atividade dos agricultores da aldeia. Essa atividade é passada de pai 

para filho e perdura, segundo os mais velhos da aldeia, desde a fundação das primeiras 

aldeias Karipuna. Inclusive, a aldeia Manga tem sua história de fundação relacionada 

com a busca de um local ñbomò para o cultivo da mandioca e seus derivados. Desde a 

escolha do local, e demais etapas como: derrubada, queimada, coivara, plantação e 

colheita, fazem parte da cultura deste povo. É através do maiuhi (mutirão) que esta 



66 

 

atividade e outras são realizadas no cotidiano da aldeia. 

O maiuhi, ainda está bastante presente nas atividades diária dos Karipuna. É um 

meio usado para juntar várias pessoas em prol de um trabalho, que poderia levar dias 

para ser concluído, mas que, pelo fato de reunir várias pessoas no mutirão, é concluído 

com rapidez. 

 Em anos anteriores cada família tinha suas roças, de onde mantinham seus 

meios de subsistência, pois a farinha de mandioca era o principal produto de 

comercialização, tanto entre indígenas quanto fora da aldeia, principalmente na cidade 

de Oiapoque e também na Guiana Francesa. No entanto, nos últimos anos houve a 

ñpraga da mandiocaò15 que provocou a perda das roças. 

Além da agricultura familiar, podemos citar outros meios que as famílias da 

aldeia Manga mantêm culturalmente e que geram renda. A produção de artesanatos 

como: colares, pulseiras, brincos, adereços de cabelo, cocar, cuias, cestarias e outros. 

São produzidos geralmente por mulheres; no entanto, alguns objetos como o txipitxi, a 

peneira e o paneiro, somente alguns artesãos anciãos que possuem a habilidade nesta 

atividade. Na imagem 07 alguns artesãos fazem demonstração de tecelagem com o uso 

de cipó e guarumã para confeccionarem objetos; na imagem 08 um senhor artesão 

mostra as técnicas utilizadas na tecelagem para os alunos durante a semana cultural da 

E.I.E. Jorge Iaparrá. 

Imagem 07, artesãos demostram as técnicas de tecelagem com o uso de cipó. Fonte: Arquivo daE.I.E. 

Jorge Iaparrá, 2024. 

                                                      
15 Foi um surto provocado nas roças de mandioca pela presença do  fungo  Rhizoctonia theobromea, 

causador da vassoura de bruxa da mandioca, constatado nas terras indígenas de Oiapoque (AP). Fonte: 

site: www.embrapa.br 



67 

 

Imagem 08. Fonte: arquivo da E.I.E. Jorge Iaparrá, 2024. 

 Os conhecimentos que os mais velhos possuem são passados de pai para filho, é 

através da observação e da oralidade que tais conhecimentos vão sendo transmitidos. 

Desde a infância nós indígenas já somos inseridos nas atividades cotidianas no ambiente 

familiar e também em atividades realizadas na aldeia. Nos maiuhi de plantar a roça, por 

exemplo, cada integrante da família tem uma função; os senhores de idade cortam as 

manivas16 que são carregadas até o local da roça por rapazes; as crianças levam os 

feixes de manivas já cortadas para as moças que aguardam para colocar nas covas; essas 

covas são feitas pelos homens adultos; e as mulheres adultas são responsáveis em 

concluir a plantação fechando as covas com as manivas.  

 As atividades domésticas são feitas pelas mulheres, cuidar das crianças, 

cozinhar, lavar, tecer, são tarefas definidas desde a infância para as meninas. Já os 

homens, desde cedo, levam os filhos do sexo masculino para praticar a pesca, a coleta 

de frutas, a colheita de açaí, a roçagem com terçado, derrubada, são tarefas exclusivas 

para os homens. 

 Para a realização das atividades comunitárias há a definição de início da 

participação por idade e sexo. As meninas iniciam a partir de 14 anos a participar das 

atividades de coleta de lixo, realizado nos sábados, já os homens a partir de 15 anos 

come­am a participar da ro­agem e limpeza das §reas p¼blicas da aldeia. ñE com esta 

idade os rapazes tamb®m come­am a participar da ódemarca­«oò, onde uma vez ao ano 

realizam a limpeza dos picos e limites da terra indígena Uaçá. 

                                                      
16 As manivas de mandioca são pequenos pedaços do caule que servem como semente para realizar a 

plantação de uma roça de mandioca. 



68 

 

A transmissão de conhecimentos pode ser vista no tratamento de enfermidades. 

O uso da medicina tradicional faz parte da cultura e o costume de tratar doenças com 

produtos encontrados na própria natureza perpassa gerações, podendo ser expressa em 

narrativas de jovens e adultos. É comum o uso de ervas, caules, sementes, folhas e 

outras plantas medicinais em formas de chás, óleos, líquidos para banhos, produzido 

pelos sábios da aldeia. Além disso, existem as benzedeiras, assopradores e curandeiros 

que possuem a crença na cura e tratamento de doenças físicas e espirituais. 

A cultura da medicina tradicional é tão presente entre os povos indígenas da 

região, que podemos salientar que uma das metas dispostas no Plano de Vida dos Povos 

e Organizações indígenas de Oiapoque17 ® ñestimular nas aldeias a pr§tica da medicina 

tradicional e a utiliza­«o de medicamentos naturaisò (Plano de Vida, 2009, p. 35). 

Nessa perspectiva, entendemos a import©ncia de se manter ñvivaò a pr§tica de 

uso de plantas medicinais, alinhando com o tratamento e uso da medicina não indígena, 

presente na aldeia Manga, além da ligação que há com o xamanismo que veremos a 

seguir. 

São diversas as práticas culturais que caracterizam os Karipuna, estes que 

integraram em suas práticas culturais o xamanismo e a dança do turé, ritual 

característico dos povos indígenas da região do Oiapoque, em especial dos Galibi 

Marworno, Karipuna e Palikur, sendo que este último povo, por questões particulares, 

não praticam mais esse ritual. 

Os rituais de pajelança ou xamanismo são processos de (re) estabelecimento da 

comunicação entre os seres da natureza por meio da linguagem falada ou de rituais 

específicos que propiciam as conexões comunicativas (Baniwa, 2019, p. 81). 

Quanto ao ritual ou dança do turé, Ricardo (1983) o descreveu da seguinte 

forma: 

O turé é uma celebração de entidades sobrenaturais presente na cosmologia 

dos índios do Uaçá, que são invocados pelo pajé, que vem participar ï no 

espaço sagrado da dança. Tratando-se de uma relação com o mundo mágico, 

uma série de prescrições e proibições prescindem à organização e o 

desenvolvimento do ritual. Entre as entidades representadas no Turé, a cobra 

grande, sucuriju, tem um papel fundamental. A origem dessa cobra- 

Diakaikani, segundo os Galibi do Uaçá, é relatada num mito. Durante a festa, 

geralmente realizada em noite de lua cheia, são servidas grandes quantias de 

caxixi (Ricardo, 1983, p. 73). 

 

O ritual do turé é realizado no presente pelos indígenas da aldeia Manga também 

como forma de resgate e revitalização cultural, pois os Karipuna sofreram um 

                                                      
17 É um documento construído pelos povos indígenas e parceiros com metas e objetivos em comum para 

o bem viver desses povos no futuro. 



69 

 

esquecimento com o passar dos anos, talvez por várias razões, como podemos 

compreender na fala do cacique Wagner ao ser questionado sobre o ritual dentro do 

xamanismo ños nossos curadores pajés eram bem forte mesmo, hoje nós temos sim 

pajés, mas já é uns pajés com espírito mais fraco...mas a gente sempre mantém a nossa 

dan­a do tur®...ò.  

A tarefa de realizar o turé em datas festivas, como semana dos povos indígenas e 

eventos culturais, é de responsabilidade da E.I.E. Jorge Iaparrá. A dança é feita pelas 

crianças e jovens, alunos da escola acompanhados de seus professores, mas sempre há a 

figura do pajé para comandar. Nessas ocasiões não podemos afirmar que de fato seja um 

ritual, mas sim a dança, pois as crianças não podem consumir o caxixi, porém, é algo 

muito sério, onde é necessário, inclusive preparar o corpo dos participantes para que 

seja realizado o ritual do turé18. 

  Para o momento primeiramente é feito o Laku, que é o espaço onde é realizada 

a dança. Essa tarefa fica sempre na responsabilidade dos próprios professores com ajuda 

dos alunos maiores. Os pais dos alunos preparam os elementos que serão usados pelos 

filhos; para as meninas saia de miriti ou de tecido verde, blusa branca acompanhadas de 

colares de miçangas ou de sementes, brincos de penas ou miçangas e o kunun na cabeça; 

já os meninos usam o kalembe, feito de tecido vermelho, e usam colar, já na cabeça 

utilizam o cocar. 

A imagem 09 mostra os alunos fazendo a demonstração da dança do turé no dia 

19 de abril. 

 

                                                      
18 a preparação do corpo está diretamente ligado a alimentação no período que antecede o ritual,  os 

alimentos que não devem ser consumidos são ditos pelo pajé e devem ser seguidos. 



70 

 

Imagem 09: Dança do Turé. Fonte: Arquivo E.I.E. Jorge Iaparrá. 2009. 

 

Alguns dias que antecedem a realização da dança do turé, as crianças e jovens 

recebem a pintura corporal, onde são feitas em formas de grafismos representando 

elementos da natureza. A tinta é extraída do jenipapo, possui uma coloração de cor 

preta, essa tinta tem durabilidade no corpo, podendo durar dias até sair totalmente. 

Os grafismos têm significados diversificados e existem alguns que são 

especificamente para as mulheres e outros para os homens. Além de expressar na pele, 

os Karipuna desenham em cuias, artefatos e artesanatos, a escolha do grafismo depende 

do artesão no momento da produção desses materiais. As águas do rio, as folhas de 

árvores, os peixes, os animais selvagens, são alguns exemplos das inspirações dos 

grafismos que são utilizados pelos indígenas.  

 Os bancos e mastros do turé, que são artefatos que compõe o espaço interno do 

Laku, recebem pinturas de grafismos, os ajudantes do turé com supervisão do pajé 

pintam os bancos, usam cores extraídas de vegetais: vermelho do urucum, amarelo do 

gengibre e alguns comprado no comércio (Tassinari, 2003, p. 262). 

Os saberes tradicionais que fazem parte da cultura do povo Karipuna é algo 

bastante complexo, necessitando de um longo e detalhado estudo para ser devidamente 

descrito. Portanto esse recorte feito com informações de moradores da aldeia e de 

consulta em estudos já realizados procurou de forma breve descrever como o jeito de 

produzir e de ensinar de geração a geração vem sendo desenvolvido na Aldeia Manga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

IV SEÇÃO ï AS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS NO COTIDIANO ESCOLAR DA   

E.I.E. JORGE IAPARRÁ 

 

 4.1 Caracterização da escola e dos sujeitos da pesquisa 

A E.I.E. Jorge Iaparrá, como já mencionado anteriormente, no momento passa 

por uma grande reforma e ampliação em sua parte física. Portanto, os dados 

relacionados à sua estrutura configuram o espaço que estava disponível até então. A 

escola possui 4 salas de alvenaria com as mesmas dimensões, sendo que duas destas 

servem como sala de aula, uma como biblioteca e outra como laboratório de 

informática; uma cozinha com depósito para merenda; dois banheiros para os alunos 

(ambos com dois boxs) e um banheiro para os funcionários; duas salas pequenas que 

são utilizadas para a secretaria / diretoria e sala dos professores; e área de refeitório 

(imagem 10); um alojamento em alvenaria com dois quartos e um banheiro.  Esse 

prédio foi construído pelo Governo do Estado, sendo entregue à população em 2009. 

Devido à falta de espaço para atender a demanda de alunos que crescia 

anualmente, a comunidade em forma de mutirão, construiu mais duas salas de aula, e 

também foram construídas mais três salas de aula com recurso do caixa escolar. E o 

antigo alojamento que era utilizado pelos professores do SOMEI, atualmente serve 

como sala de aula. Essas salas estavam funcionando de forma precária, com muitas 

goteiras, sem estrutura para atender os alunos com dignidade. E para garantir a limpeza 

e manutenção desses espaços, foi necessária a contratação de mais servidores do caixa 

escolar. Dessa forma, a escola passou a ter um quadro maior de servidores de apoio, 

onde passou a ter: dois merendeiros e quatro auxiliares de serviços gerais. Todos 

indígenas, escolhidos pela comunidade em momentos de reunião. 



72 

 

 

 Imagem 10: refeitório e área de circulação da escola. Fonte: Arquivo da autora, 2022. 

 

A reforma do prédio escolar iniciou no segundo semestre de 2024, e neste 

mesmo período a educação infantil começou a ser atendida pelo município de 

Oiapoque, em um espaço alugado pela Prefeitura. Com essa mudança de estado para 

município, a E.I.E. Jorge Iaparrá teve uma diminuição em seu quantitativo de alunos 

novos matriculados na instituição, pois todo início de ano letivo havia público para 

iniciar os estudos na educação infantil. E outra situação que contribuiu com a 

diminuição de alunos foi a conclusão da turma do 3° ano do ensino médio. Portanto o 

ano de 2024 apresentou mudanças significativas em comparação com os anos interiores, 

onde o número de alunos atendidos pela escola diminuiu, passando a ter uma queda em 

número de matrículas de alunos novos, como podemos verificar no quadro abaixo. 

 

Ano Número de matrículas 

2023 358 alunos 

2024 340 alunos 

2025 300 alunos 

Quadro 02. Número de matrículas da E.I.E. Jorge Iaparrá. Fonte: Arquivo da secretaria da escola. 

Adaptado pela autora. 

 

No início do ano letivo de 2025 iniciei minhas primeiras visitas a escola com o 

intuito de realizar a pesquisa de campo. Depois de mais de um ano afastada para cursar 



73 

 

as aulas da pós-graduação (mestrado), retornei no ambiente que me acolheu e acolhe 

desde o início da minha caminhada enquanto professora. Voltar naquele espaço como 

pesquisadora trouxe olhares diferentes, mas que ficaram silenciados, talvez com receio 

de ser vista como superior pelos demais. Foram dias indo até a escola, observando os 

alunos, os professores, conversando sobre os acontecimentos enquanto estive fora. 

Ainda no início do ano, algumas mudanças ocorreram na escola, tanto a direção 

da escola quanto o secretário escolar foram substituídos por outros professores 

indígenas, pois os mesmos foram aprovados em cursos de pós-graduação, o que 

ocasionou seus afastamentos para cursar mestrado fora da aldeia, ou seja, na cidade. 

Diante disso, é importante destacar o interesse que alguns professores estão 

demonstrando em buscar fora da aldeia formações que ampliam seus conhecimentos e 

proporcionam a formação de pesquisadores indígenas engajados em buscar melhorias 

para a educação escolar indígena. 

O que para o não indígena aparenta ser algo comum, para nós indígenas é bem 

mais complicado, pois ao decidirmos buscar formações fora do nosso território devemos 

levar em consideração várias questões, dentre essas questões existe o receio de sofrer 

preconceito, e outros fatores como alimentação, moradia, bem-estar e outros. Poder 

voltar para o nosso território trazendo novos conhecimentos é um incentivo para os 

demais professores que pretendem dar continuidade em suas formações. 

Desde que a E.I.E. Jorge Iaparrá passou a ter em seu corpo docente, na direção 

da escola, na coordenação pedagógica e demais servidores, somente indígenas, 

ocorreram algumas mudanças perceptíveis ao longo dos anos. Com o discurso de 

valorização da cultura, comum entre os indígenas da aldeia Manga, incluindo os 

professores, a escola assume o papel principal de valorização da cultura do povo 

Karipuna da Aldeia Manga. Com isso, o calendário diferenciado, questionado pelos não 

indígenas, pela Secretaria de Educação, passou a ser seguido de forma coerente com a 

realidade da aldeia. 

 O espaço físico da escola recebeu pintura de grafismos que fazem parte da 

cultura indígena Karipuna, tanto nas salas de aula, quanto em outros espaços, realizado 

pelos próprios alunos. Os professores mensalmente passaram a construir murais com 

elementos da natureza e com objetos que remetem à cultura local (imagem 11), tanto na 

língua portuguesa quanto na língua Kheuol. Em comum acordo com os pais de alunos, 

ficou decidido o uso de uniforme escolar e calça comprida a partir do sexto ano, do 

ensino fundamental II e não realização do desfile cívico de 07 de setembro a partir de 



74 

 

uma reflexão crítica, justificada por várias situações vivenciadas no passado pelos povos 

indígenas.  

 

 

 

Imagem 11: mural construído pelos professores da E.I.E. Jorge Iaparrá. Fonte: arquivo da autora, 2019. 

 

Em relação aos horários e carga horária das disciplinas, a escola segue a matriz 

curricular que a SEED disponibiliza. As aulas são realizadas no período diurno, levando 

em consideração os alunos que vêm diariamente de outras comunidades. Geralmente os 

sábados, os primeiros do mês, são letivos, onde os alunos e a equipe toda da escola 

participam da limpeza da aldeia. Isso só foi possível quando a gestão da escola passou a 

ser indígena, pois em outros momentos nos sábados letivos os alunos tinham que ir para 

dentro da sala de aula, mesmo a comunidade estando mobilizada para respeitar e 

participar dos sábados de limpeza dos locais comuns da aldeia. 

Para aquisição de alimentação escolar e manutenção do espaço físico, a E.I.E. 

Jorge Iaparrá recebe recurso federal e estadual. A alimentação dos alunos segue 

cardápio fornecido pela Secretaria de Educação do Estado. Há também a aquisição de 

alimentos regionais, que podem ser fornecidos pelos agricultores indígenas, que devem 

possuir registro no Instituto de Desenvolvimento Rural do Amapá (RURAP), ou seja, 

precisam cumprir regras definidos pelo programa de alimentação escolar PNAE 

(Programa Nacional de Alimentação Escolar). 

Em todas as reuniões da comunidade, realizada normalmente uma vez a cada 



75 

 

mês, o cacique abre espaço para a educação escolar, onde um ou mais representantes 

passam informações sobre o ensino escolar. No entanto, a cada fim de semestre há na 

escola o plantão pedagógico, momento em que os pais recebem os boletins com notas 

de seus filhos e discutem junto ao corpo docente e pedagógico da escola situações 

relacionadas ao processo de ensino ofertado na escola.  

É válido frisar que as atividades escolares são desenvolvidas normalmente com 

200 dias letivos previstos em calendário, no entanto as questões socioculturais da aldeia 

Manga podem interferir diretamente no desenvolvimento dessas atividades. Por 

exemplo, é de costume haver a realização de festas católicas em períodos de aula, o que 

leva a paralisação das aulas presenciais; outra situação é que a Aldeia Manga, pela sua 

localização, recebe vários eventos e reuniões provocados por entidades, governo e até 

mesmo com caciques e demais indígenas para tratar de assunto comum aos povos da 

região. Essas questões não são incluídas no calendário escolar, são questões decididas 

internamente sem inserir no calendário letivo. 

A E.I.E. Jorge Iaparrá possui em seu corpo docente ex-alunos, demonstrando a 

capacidade da instituição em ser formadora de sujeitos que retornam ao mesmo 

ambiente em que foram alfabetizados para se tornarem alfabetizadores. Vale frisar que a 

maioria dos professores é do Contrato Administrativo do Estado, aguardando o 

concurso específico, o que se tornou um sonho e também uma pauta de luta dos povos 

indígenas do Amapá e norte do Pará. 

Trouxemos abaixo um quadro demonstrativo dos docentes da E.I.E. Jorge 

Iaparrá, suas formações e regime de trabalho, para que tenhamos uma leitura do 

contexto atual do corpo docente da instituição. 

 

 

Ordem Servidor (a) Cargo Formação Regime 

Jurídico 

01 Almir dos Santos Forte Professor Licenciatura em 

Geografia 

Contrato 

02 Alailson dos Santos 

Oliveira 

Professor Magistério  

Indígena 

Efetivo 

03 Anatana dos Santos Professora L.I.I / Linguagens e 

Códigos 

Contrato 

04 Auriete dos Santos Professora L.I.I Ciências Contrato 



76 

 

Iaparrá Humanas 

05 Brigele Quaresma dos 

Santos 

Professora L.I.I. / Linguagens 

e Códigos 

Contrato 

06 Bruna dos Santos 

Almeida 

Professora Licenciatura Letras 

Especialização 

Linguistica 

Aplicada - 

Mestrado em 

Letras 

Contrato 

07 Cassima Aniká Cuidadora Magistério 

Indígena 

Contrato 

08 Cora Coralina Aniká dos 

Santos 

Professora L.I.I. /Linguagens e 

Códigos 

Contrato 

09 Dalson dos Santos Professor L.I.I / Ciências 

Humanas 

Efetivo 

10 Diequison dos Santos 

Felipe 

Professor Magistério 

Indígena 

Contrato 

11 Diemison Sfair dos 

Santos 

Professor L.I.I. / Linguagens 

e Códigos 

Contrato 

12 Doriedson dos Santos Professor Licenciatura em 

História 

Contrato 

13 Dulcilene dos Santos Professora Magistério 

Indígena  

Efetivo 

14 Edson Santos Figueiredo Professor L.I.I. / Cièncias 

Exatas 

Contrato 

15 Eranelza dos Santos Professora Licenciatura Letras 

Português - Francês 

Contrato 

16 Frankselma dos Santos 

Barroso 

Professora L.I.I. / Cièncias 

Exatas 

Contrato 

17 Francinete dos Santos Professora Magistério 

Indígena 

Efetivo 

18 Graciléia dos Santos Professora Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Efetivo 



77 

 

Ciências Humanas 

19 Graciliano Aniká dos 

Santos 

Professor Magistério 

Indígena 

Contrato 

20 Itaíra Santos Silva Professora Magistério 

Indígena 

Contrato 

21 Jacira Batista Aniká Professora Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Linguagens e 

Códigos 

Efetivo 

22 Josineide dos Santos 

Aniká 

Professora Magistério 

Indígena 

Contrato 

23 Jonas Ferreira Aguiar Professor Magistério Efetivo 

24 Juliana Aniká dos Santos Professora Magistério / 

Licenciatura em 

História 

Efetivo 

25 Lauro Batista Aniká Professor Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Linguagens e 

Códigos 

Efetivo 

26 Leandra Ramos Oliveira Professora L.I.I. Linguagens e 

Códigos 

Contrato 

27 Leonia Ramos Oliveira Professora L.I.I Ciências 

Humanas 

Contrato 

28 Leridiane Benamor Aniká Professora 

/ anexo 

Lençol 

L.I.I.  Contrato 

29 Lucilene dos Santos Professora Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Linguagens e 

Códigos 

Efetivo 

30 Maria Alice Santa Rosa Professora Magistério Efetivo 

31 Oberdan Sousa dos 

Santos 

Professor L.I.I. Ciências 

Humanas - 

Contrato 



78 

 

Especialização em 

Metodologia de 

ensino de Biologia 

32 Rodilton Felipe da Paixão Professor Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Ciências Exatas 

Efetivo 

33 Rosinaldo Santos Silva Professor Magistério 

Indígena / L.I.I. 

Ciências Humanas 

Efetivo 

34 Robson Barroso dos 

Santos 

Professor Magistério 

Indígena 

Efetivo 

35 Samara dos Santos Professora L.I.I. Ciências 

Humanas 

Contrato 

36 Sandriane Batista dos 

Santos 

Professora L.I.I. Ciências 

Humanas 

Contrato 

37 Sandriele Batista dos 

Santos 

Cuidadora Magistério 

Indígena 

Contrato 

38 Valdirene dos Santos Professora Magistério 

Indígena / L.I.I 

Ciências Humanas 

Efetivo 

Quadro 03: Corpo docente que atua na E.I.E. Jorge Iaparrá e suas respectivas formações. Fonte: Relatório 

de gestão da E.I.E. Jorge Iaparrá, 2024. Adaptado pela autora. 

 

As turmas escolhidas para a realização da pesquisa de campo foram selecionadas 

desde o momento em que esse estudo ainda era pré-projeto. No entanto, os professores 

que estariam lecionando nas turmas era algo incerto, pois anualmente é feita a mudança 

de professores nas turmas. E com a reforma da escola, em conversa com os pais e 

cacique, o diretor optou em iniciar as aulas somente para algumas turmas, dando 

prioridade para os alunos maiores, especificamente do 4° ano em diante. Enquanto isso, 

os alunos do 2° e 3° anos do Ensino Fundamental I recebiam atividades de forma 

remota, o que dificultava o acompanhamento da prática dos professores de forma 

presencial. 

A priori, as turmas selecionadas foram: 3° ano A; 4° ano A; 4° ano B; e 5° ano. 

Os professores dessas turmas são respectivamente: Ducilene, Alailson, Francinete e 

Graciliano. Todos são indígenas Karipuna da aldeia Manga. 



79 

 

Apesar de escolher apenas quatro professores para a realização da análise de 

suas práticas pedagógicas em sala de aula, em alguns momentos foi possível 

acompanhar os demais professores do Ensino Fundamental I, pois, frequentemente o 

espaço do refeitório era utilizado para a realização das aulas por duas turmas no mesmo 

horário. Segue abaixo o quadro demonstrativo das turmas, o número de alunos e seus 

respectivos professores no ano letivo de 2025. 

 

Turma N° Alunos Professor (a) 

2° Ano A 17 Juliana 

2° Ano B 16 Itaíra 

3º Ano A 11 Ducilene 

3° Ano B 12 Josineide 

4° Ano A 15 Francinete 

4° Ano B 14 Alailson 

5° Ano  18 Graciliano 

Quadro 04. Distribuição de Turmas e Professores. Fonte: elaborado pela autora, 2025. 

  

Para a realização da pesquisa com os quatro professores foram utilizados a 

técnica de observação participante, com algumas conversas informais e um questionário 

semiestruturado entregue aos professores individualmente. Vale ressaltar que a 

participação dos sujeitos da pesquisa foi essencial para a construção desta pesquisa.  De 

forma geral, os professores sujeitos da pesquisa, são indígenas do povo Karipuna, com 

origem na Aldeia Manga, todos com vasta experiência na educação escolar indígena, 

pois atuaram em outras escolas indígenas dentro da Terra Indígena Uaçá. 

O professor Graciliano Aniká dos Santos, de 54 anos de idade, está exercendo 

suas atividades pedagógicas na E.I.E. Jorge Iaparrá há três anos, através de contrato 

administrativo, mas anteriormente atuou por quatro anos em escolas não indígenas, na 

cidade de Oiapoque. É formado pelo magistério indígena da turma de 2018, é aluno do 

curso de história da UNIFAP, campus Binacional. 

A professora Francinete dos Santos, com 49 anos de idade, é formada pelo 

magistério indígena de 2003, é graduada no curso de Licenciatura Intercultural 

Indígena, pela UNIFAP. Iniciou sua trajetória profissional na Escola Indígena Estadual 

São Sebastião, na Aldeia Açaizal, localizada no Rio Curipi. Há treze anos atua na E.I.E. 

Jorge Iaparrá; faz parte do quadro efetivo do Estado desde 2006. 



80 

 

A professora Ducilene dos Santos possui formação no curso de magistério 

indígena na turma de 2003, é aluna da Licenciatura Intercultural Indígena, curso 

ofertado pela UNIFAP, é professora efetiva desde o concurso específico que ocorreu em 

2006. Ao longo dos seus 59 anos de idade já atuou na E.I.E. Leide dos Santos, anexo 

Ahumã e posteriormente na E.I.E. Jorge Iaparrá.  

O Professor Alailson dos Santos Oliveira, atualmente com 42 anos de idade, 

com formação em Magistério Indígena em 2003, está em processo de formação na 

Licenciatura Intercultural Indígena ï UNIFAP; possui experiência profissional em sala 

de aula desde o ano de 2004, onde através de contrato administrativo iniciou sua jornada 

na Escola Indígena Estadual Oliveira Santos, localizada na Aldeia Curipi, Km 50 da Br 

156. Entre 2005 a 2017 esteve atuando na Escola Indígena Leide dos Santos, no anexo 

da Aldeia Ahumã, no Km 68 da Br 156. Em 2006 entrou para o quadro de servidores 

efetivos através do concurso específico de educação para indígenas. A partir do ano de 

2018 foi transferido para a Escola da Aldeia manga, onde atua até os dias atuais.  

Os principais sujeitos da pesquisa acima citados possuem em comum, como 

observado nos momentos da observação participante, a vontade de contribuir com a 

manutenção e valorização da cultura Karipuna através do ensino escolar, mesmo que 

possam existir bastantes empecilhos que dificultam a melhoria na qualidade da 

educação que oferecem aos alunos. 

A seguir traremos uma reflexão acerca das práticas pedagógicas dos sujeitos 

descritos anteriormente, onde buscamos dentro do contexto analisar o que os 

professores pensam sobre educação escolar indígena na teoria (próxima seção) e como 

colocam em prática na sala de aula (última seção). 

 

4.2 As práticas pedagógicas a partir da percepção docente 

 Esta seção visa apresentar as reflexões dos professores acerca de 

questionamentos que foram a eles direcionados em forma de questionário (anexo 1), 

com perguntas semiestruturadas. Além das análises das respostas, também houve 

diálogos não formais, que são relevantes e fizeram parte do processo da pesquisa de 

campo, como um todo. O questionário foi dado aos professores após a conclusão da 

observação participante, para somar com essas informações a análise de alguns 

documentos da escola como o Projeto Político Pedagógico, planos de cursos e o caderno 

dos alunos, foram considerados como complemento, somando e ampliando a base de 

informações desta pesquisa. 



81 

 

Viemos até o momento reafirmando a ressignificação ou tentativa dos povos 

indígenas de mudar os meandros do acesso à educação escolar que os acompanham 

desde meados da década de 1970, ou seja, uma educação com aspectos próprios de 

ensinar e aprender. Esse modelo de educação escolar tem sido visto como um meio de 

superar os desafios que por muito tempo fizeram parte do modelo de ensino que foi 

imposto. Nascimento (2014) reafirma esse sentimento de mudança e empoderamento 

que este modelo específico de ensino carrega: 

A educa­«o escolar que outrora fora vista como um elemento de ñciviliza­«oò 

e /ou ñhomogeneiza­«oò cultural ® ressignificada por estes mesmos atores e 

sujeitos, passando a ser vista como um instrumento de empoderamento na 

luta em prol de seu reconhecimento, através de um modelo educativo 

ñdiferenciado, espec²fico, intercultural e bil²ngueò (Nascimento, 2014, p. 

267). 

 

Os professores indígenas, atores e sujeitos apontados ao longo do 

desenvolvimento da pesquisa, demonstram em suas respostas como veem a educação 

escolar indígena e carregam em comum à formação em magistério indígena, o que 

significa que receberam os mesmos conceitos e conteúdos, ou seja, tiveram acesso, ou 

deveriam ter a uma preparação condizente para estarem aptos a atuarem em sala de aula 

de acordo com a pedagogia indígena.  

 Uma das perguntas contidas no questionário questionava se compreendem quais 

são os princípios da educação escolar indígena. Para isso nós tivemos as seguintes 

respostas: 

ños princ²pios da educa­«o escolar ind²gena s«o o respeito ¨ diversidade 

cultural, a valorização das identidades e os saberes indígenas, a utilização das 

línguas maternas, a interculturalidade, a defesa dos direitos dos povos 

originários, a contextualização dos currículos, as práticas pedagógicas que 

devem ser espec²ficas e diferenciadas, bil²ngues ou multil²nguesò (Graciliano, 

professor do 5° ano, 2025). 

ñSim, respeita a própria cultura e valorizando a cultura, os conhecimentos 

tradicionais, as narrativas do povo indígena, além da língua materna do nosso 

povo, entender os conteúdos repassados para os alunos seja adaptado para a 

realidade de seu povo, além do calendário diferenciado e o ensino seja feito 

tanto na língua indígena quanto na língua portuguesa. E todas as escolhas da 

gest«o escolar devem ser feito de uma forma comunit§riaò. (Francinete, 

professora do 4° ano, 2025). 

 



82 

 

As respostas obtidas através de questionário confirmam que os professores 

compreendem na teoria os princípios que definem e diferenciam a escola indígena da 

não indígena. No entanto compreendemos que o modelo de educação garantido em lei 

ainda enfrenta dificuldades na sua implantação na prática. Concordamos com Candau 

(2016), onde afirmar que: 

J§ existem nos sistemas educativos experi°ncias ñinsurgentesò que apontam 

para outros paradigmas escolares: outras formas de organizar os currículos, 

os espaços e tempos, o trabalho docente, as relações com as famílias e 

comunidades, de conceber a gestão de modo participativo, enfatizando as 

práticas coletivas, a partir de um conceito amplo e plural de sala de aula, etc. 

mas essas experiências permanecem periféricas, não são adequadamente 

visibilizadas, nem fortemente apoiadas. (Candau, 2016, p. 06). 

 

 Apesar de a educação escolar indígena fazer parte desses outros paradigmas 

apontados pela autora, que s«o ensinos com propostas ñdiferentesò, que s«o implantados 

mesmo sem o apoio necessário, comparados ao ensino ofertado em escola não indígena, 

os professores carregam em suas respostas o sentimento de estarem cumprindo com os 

objetivos propostos na concretização da escola diferenciada. Podemos observar essa 

afirmação através das respostas obtidas na segunda pergunta feita aos professores, que 

parte da seguinte indagação: na sua concepção, esses princípios (pergunta anterior) da 

educação escolar indígena são praticados na E.I.E. Jorge Iaparrá? Onde obtivemos as 

seguintes respostas: 

ñSim, a E.I.E. Jorge Iaparr§ ® comunitária, onde o calendário escolar é feito 

junto com a comunidade, busca e valoriza sua cultura através das atividades na 

sala de aula e um dos exemplos de valorização da cultura é a semana cultural, 

além das disciplinas de língua indígena e cultura indígena usando seus próprios 

materiais did§ticos feitos pelos professores ind²genas na escolaò. (Ducilene, 

professora do 3° ano, 2025). 

ñsim em sala e na semana cultural, pratica a dan­a, a fala e a pinturaò. 

(Alailson, professor do 4° ano, 2025) 

Partindo para o próximo questionamento, este que trata das possíveis 

dificuldades que os professores encontram para concretizar os planejamentos das aulas 

na pr§tica. A professora Ducilene (2025) afirma ñgeralmente consigo colocar meu 

plano em prática sem grande problema, todos os planejamentos que faço consigo 

executar em sala de aulaò. Já o professor Graciliano (2025) respondeu apenas ñn«oò 

sem prolongar ou explicar a sua resposta. O professor Alailson (2025) respondeu que 

ñCom a BNCC encontrei um pouco de dificuldade para encontrar código referente a 

habilidade, mas com a orientação dos pedagogos aí facilita a concretização do 



83 

 

planejamentoò. 

As respostas dos professores demonstram segurança para pôr em prática seus 

planejamentos, pois a experiência que possuem e a vivência que mantêm com os alunos 

fora de sala de aula tende a facilitar as dinâmicas de ensinar e aprender em uma escola 

indígena. Neste sentido, Franco (2015) traz contribuições relacionadas ao plano de aula 

feito pelos professores, onde nos diz que ño importante é acompanhar, recompor e 

readequar o planejamento inicialò, pois a manuten­«o das pr§ticas pedag·gicas precisa 

ser atualizada constantemente. 

A manutenção citada anteriormente diz respeito a participação dos professores 

em formações continuadas ofertadas por instituições parceiras e pelo poder público, 

prevista na resolução n. 03/99 do Conselho Nacional de Educação. Ao serem 

questionados se participam ou já participaram de alguma formação continuada que trata 

sobre os princípios da educação escolar indígena, os professores em unanimidade 

disseram que já participaram, mas não lembram quando e quem ofertou o curso. Diante 

das respostas podemos indagar se os professores indígenas são assistidos como 

deveriam com formações continuadas que promovam a participação dos mesmos para a 

manutenção de suas práticas pedagógicas? 

 Segundo Franco (2015) as práticas pedagógicas são aquelas práticas que se 

organizam para concretizar determinadas expectativas educacionais, portanto os 

professores devem estar atualizados para que possam promover ensino com qualidade 

através de suas aulas, formando indígenas críticos e dependendo de suas ações enquanto 

educador nas perspectivas de Freire (2017) ños educandos em lugar de serem recipientes 

dóceis de depósitos, são agora investigadores críticos, em diálogo com o educador, 

investigador cr²tico tamb®mò.  

Em um dos questionamentos feito aos professores, partimos do pressuposto que 

no processo de ensino escolar indígena, as aulas devem alinhar conhecimentos da 

cultura indígena aos conhecimentos da cultura global, portanto compreender como esses 

conhecimentos são postos em prática revela a dinamicidade que os professores 

desenvolvem para pôr em prática a questão intercultural defendida por especialistas e 

pesquisadores. Neste sentido Candau (2016) afirma que ñsomos chamados a 

desconstruir aspectos da dinâmica escolar naturalizados que nos impedem de reconhecer 

positivamente as diferenças culturais e ao mesmo tempo, promover processos que 

potencializem essa perspectivaò. Enfatizamos que o princípio intercultural será 

destacado na próxima seção desta pesquisa. Então, propomos a seguinte pergunta: em 



84 

 

sua prática pedagógica, como você trabalha os conteúdos específicos da cultura 

indígena, e como você trabalha os conteúdos não indígenas? 

ñEu trabalho na l²ngua meus conte¼dos de cultura ind²gena, j§ o (conte¼do) n«o 

indígena fazemos um planejamento de acordo com a BNCC, mas sempre dando 

exemplos da nossa cultura e comunidade para não fugir muito do contexto 

ind²genaò (Graciliano, professor do 5° ano, 2025). 

ñPartindo da unidade tem§tica, por exemplo, artefato, explico para os alunos de 

onde se retira a matéria prima para fazer aquele objeto, passo uma atividade. 

Os conteúdos não indígenas não se diferem tanto porque tem que passar o tema, 

explicar para podermos aplicar o teste de atividade que é para observar se o 

aluno assimilou alguma coisaò. (Alailson, professor do 4° ano, 2025). 

ñOs conte¼dos trabalhados na sala de aula utilizo livro did§tico pr·prio 

indígena voltado para a língua e cultura do meu povo, através de lendas, 

narrativas, tema do território, das lutas dos povos indígenas, étnico e 

matemático. Os conteúdos não indígenas utilizo os livros didáticos, conteúdos 

da BNCC mais voltados para situações reais vividas para os alunos, explicar os 

conceitos não indígenas usando comparações com elementos conhecidos da 

cultura ind²genaò. (Francinete, professora do 4° ano, 2025). 

Diante do exposto, as respostas que obtivemos demonstram a sensibilidade e o 

compromisso do professor indígena em fazer a relação dos conteúdos específicos da 

cultura indígena aos não indígenas, mesmo que seja apenas na oralidade. Salientamos 

ainda que o acesso a materiais pedagógicos, inclusive livros didáticos, é de difícil 

acesso as escolas indígenas, portanto os professores, em conversas informais, relatam 

que geralmente trabalham com livros distribuídos pelo MEC, e que a quantidade 

distribuída não é suficiente para ao número de alunos e acrescentam que os livros com 

conteúdo específico da cultura indígena estão ultrapassados, precisando de atualizações 

e que muitas vezes são eles mesmo que constroem seu próprio material. 

Veremos ainda que ao responderem às seguintes perguntas: de que forma a 

educação escolar pode contribuir no fortalecimento da cultura indígena, bem como 

estabelecer um diálogo viável com a cultura não indígena? Você entende que a E.I.E. 

Jorge Iaparrá contribui nessa tendência? Os professores demonstram a importância de se 

manter o diálogo entre culturas, para formarem jovens aptos tanto nos conhecimentos 

indígenas quanto aos não indígenas. 

ñNo meu entendimento ® n«o deixar de trabalhar o lado cultural para que n«o 



85 

 

seja esquecido, já na parte da contribuição e fortalecimento, são esses 

encontros de intercâmbio que é feito com as escolas de fora, hoje podemos 

observar que temos alunos participando de conferências, levando e mostrando 

algo que tanto tempo é utilizado entre nós indígenas e agora que veio ser 

descoberto, os resíduos de mandioca. Isso colabora e fortalece nossa educação 

com a de fora, e a tendência é ampliar esses conhecimentos com o mundo a 

foraò. (Graciliano, professor do 5° ano, 2025). 

ñNa forma­«o de jovens para lutar e conquistar seus espa­os em diversas 

esferas que o indígena tem direito e mostrar que tem capacidade de ocupar seu 

espaço. Instruir o indígena para poder ter diálogo com o não indígena. Muito 

obvio a escola contribuir nessa tend°nciaò. (Alailson, professor do 4° ano, 

2025). 

ñGarantindo que as crian­as e jovens aprendam a ler e escrever n«o somente 

na língua portuguesa, mas também na língua de seu povo, promovendo o 

intercâmbio, onde haja troca de conhecimentos compartilhada entre alunos 

indígenas e não indígenas, incluir saberes tradicionais como as histórias, 

lendas, rituais, território, dialogando com o ensino de ciências, matemática e 

outros. A E.I.E. Jorge Iaparr§ contribui nessa tend°nciaò. (Francinete, 

professora do 4° ano, 2025). 

Baniwa (2019) afirma que atualmente se exige do indígena capacidade e 

habilidade para lidar com o seu mundo e com o mundo envolvente, em favor do seu 

protagonismo e autonomia. Os professores e o ensino escolar são vistos pelas 

comunidades indígenas como os principais formadores desses jovens, no caso 

específico da E.I.E. Jorge Iaparrá, o Projeto Político Pedagógico garante ao aluno o 

acesso aos dois tipos de conhecimentos: 

De acordo com as leis, sabe-se que a educação escolar indígena é 

diferenciada, com princípios que a norteia, na qual as leis enfatizam que deve 

ser uma educação voltada para a realidade do povo, com pedagogia própria o 

que se entende, que o currículo deve ser diferenciado, ou seja, os conteúdos 

devem ser adaptados de acordo com a realidade local, mas torna-se inviável 

adaptar todos os conteúdos das disciplinas que fazem parte da base nacional 

comum, tendo em vista que o objetivo de muitos estudantes indígenas da 

etnia Karipuna é dar continuidade em outros níveis de ensino para que se 

possa ter uma boa formação e entrar no mercado de trabalho. Então se a 

escola adaptar todos os conteúdos [...] torna-se impossível o aluno indígena 

ser aprovado em concursos e processos seletivos, pelo fato de que, os 

assuntos que caem nesses testes, são conteúdos estudados dentro das 

disciplinas que fazem parte da base nacional comum.  (PPP, 2017, p. 15). 

  

Os professores indígenas, sujeitos desta pesquisa, já atuam por algum tempo na 



86 

 

E.I.E. Jorge Iaparrá, passando por experiências com turmas diversificadas de alunos do 

Ensino Fundamental I, portanto já conseguem definir como é o ensino ofertado nesta 

instituição escolar. Com isso, definimos a seguinte pergunta: o ensino ofertado na E.I.E. 

Jorge Iaparrá está de acordo com os princípios da cultura indígena do povo Karipuna?  

ñIsso depende de cada professor, n«o atropelar o lado cultural, at® porque na 

escola são todos professores indígenas, justamente para não atropelar esse lado 

cultural, para mim está de acordo simò. (Graciliano, professor do 5° ano, 2025). 

ñSim, por que algumas disciplinas ofertadas para os alunos s«o voltadas para a 

valorização da cultura, língua e especificidades do povo Karipuna da Aldeia 

Manga e a preocupação em criar os materiais didáticos próprios e suas 

metodologias, integrando a ci°ncia com as suas tradi­»esò. (Ducilene, 

professora do 3° ano, 2025). 

Podemos acrescentar ás falas dos professores que apesar de termos um corpo 

docente formado por indígenas, isso já é um avanço, mas não necessariamente a 

garantia que iremos alcançar os objetivos e princípios da educação escolar indígena, 

pois, somos convictos que há todo um conjunto de ações que precisam estar alinhadas 

para que isso se realize na prática, como por exemplo, os materiais didáticos específicos 

de qualidade, os cursos de formação que são ofertados, a formação recebida pelo 

professor e o desejo de cada um em ofertar uma educação de qualidade e de acordo com 

o que é de direito do aluno.  

Ao longo desta seção fizemos uma reflexão a partir das respostas dos 

professores que participaram da presente pesquisa. Ressalte-se que no momento os 

quatro professores atuam em turmas diferentes do ensino fundamental I. A intenção do 

questionário seria a provocação de opiniões dos professores sobre os princípios 

pedagógicos que definem a escola indígena e, além disso, poder verificar a percepção 

dos mesmos em relação ao desenvolvimento de suas práticas pedagógicas.  

Vimos que os professores compreendem na teoria as características de uma 

escola indígena, pois através de suas respostas e em conversas informais no período da 

pesquisa de campo eles demonstram em suas falas a vontade de formarem alunos que 

saibam lidar com o mundo ñforaò de sua realidade e que se permitam escolher os 

caminhos que desejam seguir, e que mesmo em passos lentos a educação escolar 

indígena já apresenta bastantes conquistas desde sua implantação na vida dos povos 

indígenas. 

Por fim, a próxima seção faz a conexão da teoria, contextualizada nesta seção 



87 

 

com prática dos quatro professores, onde buscamos através da observação participante 

apontar nas práticas pedagógicas desenvolvidas em sala de aula e fora dela como os 

princípios que norteiam e caracterizam a escola indígena aparecem dentro do processo 

de ensino-aprendizagem desenvolvido na E.I.E. Jorge Iaparrá. 

 

4.3 Os princípios da educação escolar indígena inserido nas práticas pedagógicas 

 Ao longo deste item iremos trazer os resultados obtidos na pesquisa de campo, 

tanto da observação participante, onde as turmas do 3° ao 5° ano foram observadas no 

período de uma semana cada, quanto das conversas que tive com os sujeitos da 

pesquisa, com o cacique e as observações no espaço escolar atentando-se 

principalmente para as práticas pedagógicas dos professores buscando identificar onde 

estão inseridos os princípios que caracterizam a escola indígena. 

Ressaltamos que a metodologia de observação participante prevista para o início 

do ano letivo, no mês de fevereiro, foi adiada devido às obras de reforma e ampliação 

do prédio escolar, o que provocou o atraso nas aulas presenciais das turmas escolhidas 

para a realização da pesquisa. Sendo assim, somente a partir do início do mês de março 

que as aulas retornaram. A imagem 12 mostra os alunos do 3° ano A usando o espaço 

do refeitório para as aulas. 

 

 

Imagem 12.  Turma do 3° ano em aula no refeitório da escola. Fonte: Arquivo Nara Aniká, 2025. 



88 

 

 

Neste mesmo período, houve algumas mudanças no quadro pedagógico da 

escola. A então diretora Suelen Elaine, foi aprovada no mestrado de antropologia na 

UFPA (Universidade Federal do Pará) optando pelo afastamento do cargo para cursar a 

pós-graduação. Assim como o secretário escolar Lealdo Quaresma, aprovado no 

mestrado de geografia pela UNIFAP pediu seu afastamento, pois as aulas seriam 

ofertadas no Campus Marco Zero em Macapá, ocasionando seu pedido de licença para 

estudo.  

Em ambas as situações, que ocorreram nas semanas da observação participante, 

onde há escolhas para suprir as vagas que foram deixadas, há o intermédio da 

comunidade. Neste caso, foi realizada uma reunião para a escolha dos novos substitutos 

das vagas, com participação de membros da comunidade. Podemos partir para o 

princípio de a escola ser comunitária em situações que demandam soluções pensadas 

coletivamente, tanto para definir quem irá gerenciar a educação escolar quanto para 

contribuir nas decisões que envolvem a escola. Sendo assim Grupioni concorda que:  

É preciso que toda a comunidade participe de seu dia-dia, de modo que ela 

possa estar a serviço de seus interesses e projetos comuns, dando respostas às 

demandas por elas formuladas e colaborando para os diferentes processos de 

autonomia cultural e de cidadania indígena almejados pelos povos indígenas. 

(Grupioni, 2006, p. 64). 

 

 A participação dos pais de alunos na limpeza do espaço escolar antes do início 

das aulas, na produção de artefatos e do traje tradicional para os alunos usarem na 

apresentação da semana dos povos indígenas, nas opiniões sugeridas durante as 

reuniões que tratam sobre a educação escolar, os ensinamentos dos artesãos na semana 

cultural, são alguns dos exemplos observados no período da pesquisa de campo que 

evidenciam o papel da comunidade na definição do perfil da escola que desejam para os 

seus filhos e descendentes. A comunidade participa da escola, constrói o seu dia a dia, 

reivindica melhorias, elabora soluções. Dessa forma, entendemos nessas práticas a 

definição da escola Jorge Iaparrá ser uma instituição eminentemente comunitária, 

reforçando e reivindicando no seu cotidiano esse princípio. 

Em relação ao papel da família, Ângelo (2006, p.211) corrobora que ñOs 

sistemas educativos indígenas são processos tradicionais de transmissão e aprendizagem 

de conhecimentos, nos quais os mestres são a família e o contexto sociocultural da 

comunidadeò. Portanto a autora complementa que: 

A participação da comunidade na elaboração do planejamento curricular e 

político pedagógico requer a presença da escola nesse processo, para 

congregar os projetos societários, pois se trata de valorização da cultura, 



89 

 

fortalecimento da identidade e desenvolvimento socioeconômico. (Ângelo, 

2006, p. 211). 

 

Os professores são vistos pela comunidade como lideranças, conhecedores das 

leis e por isso são os responsáveis em construir o projeto político pedagógico da escola 

e escolhem junto com a equipe pedagógica os conhecimentos que serão estudados no 

ano letivo. Os pais de alunos não são envolvidos nesse processo, no entanto as opiniões 

e anseios que os pais demonstram em reuniões nas salas de aula ou mesmo nas reuniões 

mensais da comunidade são considerados no momento de construir documentos legais 

que direcionam o ensino escolar. 

Estes anseios são percebidos na fala do cacique ao ser questionado quais 

ensinamentos devem estar presentes no ensino escolar, demonstrando a preocupação 

com o uso da língua indígena e sobre a manutenção cultura Karipuna no ambiente 

escolar. 

ñolha... os ensinamentos da escola que a gente sempre busca n® ® justamente 

também trazer a parte, uma parte da nossa cultura dentro, pra ser inserido no ensino, 

dentro da educação escolar indígena, principalmente a nossa língua, a língua materna, 

isso aí é de longa data a gente vem persistindo e a gente acredita que um dia a gente 

vai alcançar e a cultura deve ser trabalhada, e a gente tem uma parte já voltada ao 

ensino dentro da sala de aula, que é a semana cultural, então isso aí pra gente já é 

muito válido. (Wagner, Cacique da Aldeia Manga, 2025) 

A preocupação do cacique condiz com a opinião dos pais e demais membros da 

comunidade, que acreditam que a oferta das disciplinas de ñCultura Ind²genaò e ñL²ngua 

Maternaò é de fundamental importância para o acesso dos alunos a ensinamentos que 

fazem parte da cultura, ou seja, é uma extensão dos conhecimentos indígenas que são 

ensinados no ambiente familiar. No PPP da escola descrito assim ñal®m das disciplinas 

da base nacional comum que são trabalhadas, também faz parte da matriz curricular da 

escola as disciplinas de l²ngua ind²gena e cultura ind²genaò (PPP, 2017, p.06). Essas 

disciplinas são consideradas fundamentais na garantia e manutenção da cultura dos 

povos indígenas Karipuna da Terra Indígena Uaçá.  

 

Nos dias de observação, a disciplina de língua indígena foi trabalhada por todos 

os professores que atuam nas salas observadas, exceto na turma do professor Alailson, 

onde segundo relatos dele, nas aulas da disciplina outro professor assume essa tarefa, 

neste caso o professor Diéquison. Formado no magistério indígena, turma de 2018, o 



90 

 

professor é do contrato administrativo e atua nas turmas do fundamental I com a 

disciplina de língua materna, e em conversa com os professores da sala de aula decidem 

se a disciplina de língua materna será ofertada por ele ou pelo professor que já atua na 

turma. 

Nas turmas da professora Ducilene, Francinete e Graciliano a aula de língua 

indígena seguiu a mesma ordem, conteúdo, explicação do assunto e atividade usando a 

língua portuguesa e alguns momentos os alunos repetiam as palavras em Kheuol. Os 

alunos não apresentaram dificuldade em repetir as palavras, somente na escrita pediam 

auxílio do professor (a). Já na aula do professor Diéquison, o uso da língua Kheuol era 

contínuo, pouco foi falado o português, mesmo assim os alunos estavam atentos, 

demonstravam interesse em ouvir e responder os questionamentos na língua.  

Na imagem abaixo podemos observar a atividade no caderno de uma aluna, de 

língua indígena dada pelo professor Diéquison. A atividade era uma revisão dos dias da 

semana e dos meses do ano. 

 

Imagem 13: atividade de língua kheuol no caderno do aluno.  Fonte: Arquivo Nara Aniká, 2025. 

 Os professores são falantes do Kheuol, assim como escrevem. No entanto, pelo 

fato de a primeira língua ser o português na comunidade, preferem seguir a aula desta 

forma para que todos compreendam, pois, a maioria dos alunos não domina o Kheuol. 

Sendo que em todas as turmas há alunos, em média apenas dois ou três, que têm como 

primeira língua o Kheuol. 

 O uso da língua indígena no ambiente escolar é uma conquista garantida em lei, 

e segundo Silva (2011) a partir dessa garantia, os indígenas passam a ter o direito de 

estudar e ver valorizada a sua língua materna, tendo em vista que para vários povos, 



91 

 

incluímos aí os Karipuna da Aldeia Manga, o português se tornou língua materna, sendo 

que no passado foram obrigados a não falar sua língua de origem. 

Os processos próprios de ensino e aprendizagem, um dos preceitos da nova 

política de educação escolar indígena nacional, têm se revelado os mais difíceis de 

incorporar as experiências escolares (Tassinari, 2012, p. 254). E acreditamos que a 

disciplina de língua indígena é uma dessas problemáticas, pois são poucas aulas durante 

a semana, e as outras disciplinas são todas ensinadas na língua portuguesa, dificultando 

a alfabetização dos alunos nas duas línguas. Soma-se a falta de material didático 

bilíngue atualizado, levando o professor (a) a construir seu próprio material, como 

informado pelos professores em conversas informais. 

De acordo com o contexto observado, podemos afirmar sob a ótica do 

bilinguismo que os professores utilizam a oralidade como meio de ensinar a língua 

indígena aos alunos, no entanto a parte escrita, ou seja, a alfabetização ainda precisa de 

métodos que sejam apropriados para fortalecer o ensino bilíngue. Este que acreditamos 

ser primordial para a manutenção da língua Kheuol, que, apesar de ser adotada em 

alguns momentos e fazer parte da cultura do povo Karipuna, veem no ensino a 

esperan­a de manter ñvivaò a l²ngua deixada pelos antepassados. 

Como explanado anteriormente, o antigo ñdia do ²ndioò foi ressignificado na 

E.I.E. Jorge Iaparrá, passando a ser chamado de semana dos povos indígenas. Nesta 

semana, a observação participante acontecia na turma do professor Graciliano, que por 

sinal deu uma aula interdisciplinar, envolvendo várias disciplinas com seu modo de 

ensinar. E durante a semana, em suas aulas foram feitas várias atividades práticas, entre 

elas a pintura corporal, produção de colares e brincos, tecelagem com cipó, e uma 

conversa bastante produtiva sobre o protagonismo dos povos indígenas. 

Até alguns anos atrás o dia 19 de abril era comemorado com apresentação da 

dança do turé, envolvendo os alunos da alfabetização ao ensino médio. No entanto, a 

coordena­«o pedag·gica e os professores decidiram em comum acordo ñmudarò a 

dinâmica desde dia, inserindo atividades voltadas para a cultura indígena durante a 

semana. Essa mudança, segundo os professores é para provocar e incentivar os alunos a 

praticarem atividades que deixaram de ser feitas em casa, devido às influências e uso de 

tecnologias inseridas na vida cotidiana.   

Se observarmos com atenção o calendário letivo da escola, veremos que há 

sábados letivos, no entanto diferente de uma escola não indígena, onde os alunos vão à 

escola neste dia, na aldeia Manga, os sábados são dias de trabalhos comunitários. Essa 



92 

 

especificidade é considerada no momento de organizar o calendário para o ano letivo, 

pois desde cedo os jovens, que também são alunos, participam de atividades 

comunitárias. Além de serem inclusos feriados locais, como o dia da festa da padroeira 

da aldeia, que já faz parte da cultura local. De acordo com o que foi observado, 

entendemos a afirmação de termos uma escola que acate as nossas especificidades, pois 

segundo Bergamaschi e Silva (2007, p. 126) ña denomina­«o gen®rica ²ndios, relega 

essa temática para uma situação de invisibilidade e de ñentulhamentoò, escondendo as 

diferen­as que constituem cada etniaò. 

A E.I.E. Jorge Iaparrá segue o modelo de escola dita não indígena em alguns 

aspectos que foram perceptíveis durante a pesquisa de campo. As aulas são divididas 

por horários, os alunos fazem provas escritas para serem avaliados, nas disciplinas são 

dados conteúdo das disciplinas comuns, é feita a chamada para verificar os alunos 

presentes, as carteiras na sala de aula são organizadas em filas, entre outras situações. 

Esse modelo de escola, já faz parte das práticas pedagógicas dos professores, contudo é 

na oralidade que as diferenças podem ser notadas. 

Na aula do professor Graciliano, quando informou que a turma iria apresentar a 

dança do turé, uma aluna comentou que seus pais não a deixariam dançar, pois a 

religião evangélica não permite a participação em rituais. Não é uma situação isolada, 

mas que depende de cada professor a maneira como mediam situações como essa. Neste 

caso o professor acatou o pedido da aluna e disse que iria avaliá-la de outra forma. 

A preocupação dos professores com alunos vindos de outras comunidades, onde 

o Kheuol é a primeira língua, é demonstrada em momentos de avaliá-los, pois são os 

que mais apresentam dificuldades na leitura e escrita do português, como observado na 

turma do professor Alailson, onde há um aluno falante do Kheuol que apresenta 

dificuldade na leitura de textos em português, quando cada aluno é chamado 

individualmente para realizar uma leitura para o professor. Mesmo que a maioria dos 

conteúdos das disciplinas comuns s«o considerados ñforaò da realidade dos alunos, os 

professores trazem em sua oralidade exemplos da cultura local, fazendo comparações, 

enfatizando o que é conhecido do aluno.  

As aulas de sexta feira, por sugestão da coordenação pedagógica, ficaram 

definidas como momento de recreação e jogos para os alunos do fundamental 1, sendo 

que os professores deveriam usar outros ambientes, dispersos pela aldeia, para 

realizarem essas atividades. Então, nesse dia da semana, os alunos, acompanhados de 

seus professores, praticam atividades físicas e de lazer, nos campos de futebol, no rio, 



93 

 

na cachoeira ou mesmo na área de fora da escola. 

Diante deste contexto, onde vimos diferentes situações no ambiente escolar, 

constatamos aspectos que diferenciam a E.I.E. Jorge Iaparrá de outras escolas, seja 

indígena ou não. Portanto, como afirma Grupioni (2004), não há um único modelo de 

escola a ser adotado, visto a extrema heterogeneidade e diversidade de situações 

sociolinguísticas, culturais, históricas e de formação e escolarização vividas pelos 

professores indígenas e suas comunidades. 

Essa escola com aspectos diferenciados dá segurança tanto nos alunos quantos 

aos pais, pois o indígena possui características que não são consideradas em uma escola 

na cidade. 

Os alunos que a E.I.E. Jorge Iaparrá atende são diversificados, sendo filhos de 

pai e mãe indígenas, ou de indígena com não indígena, ou ainda totalmente não 

indígenas. Também é necessário destacar as diferenças religiosas e de orientação sexual 

que há entre os estudantes. Essas características demandam experiência, conhecimento e 

respeito para lidar com situações que surgem no cotidiano escolar. O princípio da 

interculturalidade tende a contribuir nesse processo, como afirmam Candau e Russo 

(2010):  

A interculturalidade é então concebida como uma estratégia ética, política e 

epistêmica. Nessa perspectiva, os processos educativos são fundamentais. Por 

meio deles questiona-se a colonialidade presente na sociedade e na educação, 

desvela-se o racismo, e a racialização das relações, promove-se o 

reconhecimento de diversos saberes e o diálogo entre diferentes 

conhecimentos, combate-se as diferentes formas de desumanização, estimula-

se a construção de identidades culturais e o empoderamento de pessoas e 

grupos excluídos, favorecendo processos coletivos na perspectiva de projetos 

de vida pessoal e de sociedades ñoutrasò. (Candau e Russo, 2010, p. 166). 

  

Assim como a situação em que a aluna foi dispensada da dança por questões 

religiosas, houve momentos durante as aulas em que os professores, através de diálogo, 

usaram a estratégia da interculturalidade. Pudemos perceber, por exemplo, durante a 

aula de educação física, um aluno do 3° ano com suspeita de autismo ainda não 

diagnosticado. Jogou futebol com os demais alunos, sendo orientado pela professora e 

respeitado pelos colegas. Em vários momentos foi notada a atenção dada aos alunos que 

tem o Kheuol como primeira língua, a explicação do professor sobre a semana santa 

respeitando as religiões em sua fala, a compreensão dos alunos que faziam artesanatos 

para com os demais que não tinham habilidade, o estímulo dado aos alunos na 

realização das atividades escolares. 

A compreensão que não há uma cultura melhor que a outra, observada na fala do 



94 

 

professor Graciliano na sua explanação em sala sobre a importância da semana dos 

povos indígenas, demonstra a preocupação em formar alunos que respeitem a 

diversidade cultural que há dentro e fora de seu contexto. É através da oralidade que os 

professores empregam a interculturalidade e demais princípios. 

Salientamos que entre os povos indígenas a transmissão de conhecimentos 

através da oralidade está presente em vários aspectos culturais. Nas histórias contadas 

pelos mais velhos, nos ensinamentos passados através da observação, nas regras que 

devem ser seguidas em comunidade, nas atividades cotidianas comunitárias, e demais 

momentos a oralidade é como um fio condutor dessa transmissão. Os autores Spotti, 

Moura e Cunha (2013, p.09) defendem que os aspectos dessa cultura (dos indígenas) 

são veiculados através da tradição oral, que tem nas narrativas um dos elementos 

produtores de identidade.  

Os sábios indígenas geralmente não aderiram a alfabetização letrada, por 

diversos motivos, portanto o uso da oralidade é visto como elemento central na 

manutenção dos saberes que por eles são transmitidos a cada geração. Já os professores 

mesmo que sejam adeptos da escrita, demonstram em suas pr§ticas a ñfor­aò da 

oralidade, como meio de valorizar a cultura e os saberes em sala de aula. Contudo, os 

autores Silva, Bicalho e Silva destacam que: 

ñEsse processo de passagem da oralidade para a escrita causou 

transformações profundas na forma como a humanidade percebe e organiza 

sua memória coletiva. A escrita facilita o processo de registro e obtenção do 

saber e serve também como forma de controle e padronização do 

conhecimento. Embora eficiente não substitui por completo a oralidade e não 

deve substituí-la, pois a transmissão oral dos saberes é rica em tradição e 

particularidades que não podem ser replicadas por outros meios. (2024, p.26) 

  

Os mesmos autores complementam que ñem sua constru­«o de mundo, diversos 

povos indígenas baseiam suas produções intelectuais e científicas em observações e 

experimentações do mundo que os circundam, uma cultura oral e imagética que poucas 

vezes encontra brechas em literaturas e produ­»es t®cnicasò (SILVA, BICALHO e 

SILVA, 2024, p.7).  

Contudo, pudemos constatar nas práticas dos professores que os princípios 

pedagógicos que norteiam ou deveriam nortear a escola indígena podem ser vistos de 

forma concreta, especificamente através da oralidade. Essa é a forma que os professores 

usam em sala de aula como meio de superar as dificuldades encontradas, e que pela 

própria dedicação e comprometimento buscam alternativas para ofertar um ensino com 

aspectos que caracterizam uma escola indígena.  

Durante o caminho percorrido da pesquisa, e por experiência como professora 



95 

 

indígena, foi possível concluir que há um diálogo entre os princípios pedagógicos e os 

saberes culturais, ora visíveis nas práticas dos professores em sala de aula ora nas 

atividades da semana cultural da escola. As conclusões estão baseadas no conjunto de 

técnicas utilizadas, na coleta análise das informações, que foram imprescindíveis para 

responder o problema da pesquisa bem como os objetivos propostos neste estudo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A educação escolar indígena, tema central desta pesquisa, possui um histórico 

baseado em fatos com diferentes contextos, que vão desde a introdução, ou melhor, 

imposição aos indígenas no período colonial aos dias atuais. Analisar todo o processo 

histórico faz parte das minhas indagações enquanto professora indígena, tanto para 

compreender como as demandas de nossas lideranças, através de suas lutas, passa a ser 

garantidas em leis, como também para poder entender o processo que resultou no acesso 

dos povos indígenas a uma escola específica, comunitária, diferenciada, bilíngue e 

intercultural. 

Partindo do pressuposto de que a educação escolar indígena teve seus 

desdobramentos a partir da Constitui­«o de 1988, Baniwa (2010) afirma que ña escola 

assume uma nova função social, agora com potencial instrumento de valorização e 

fortalecimento das identidades étnicas dos povos indígenas, de suas tradições, culturas, 

l²nguas e valores pr·priosò, e que o processo de escolarização ganha força e nova 

perspectiva, o de uma educação escolar específica, diferenciada, intercultural e 

multilíngue.  

A partir das garantias em leis, foi possível através do ensino escolar, mesmo que 

em passos lentos, possibilitar a autonomia dos povos indígenas, o acesso a 

conhecimentos que contribuem na defesa dos direitos e do território. Mas o que as 

lideran­as reivindicavam desde a d®cada de 1970, uma escola ñverdadeiramenteò 

indígena, ainda não é realidade. Tivemos avanços sim, porém ainda há um longo 

caminho a percorrer.   

 Pesquisar sobre educação escolar indígena, com olhares indígenas, é um 

desafio, pois são quase vinte anos de experiência em sala de aula, e isso influencia no 

momento de separar a professora da pesquisadora. Ao assumir o papel de pesquisadora 

optei pelas práticas pedagógicas utilizadas pelos professores indígenas como sujeitos de 

estudo, sendo que é algo que vivencio há anos. No entanto, algumas inquietações que 

permeiam as vivências no ensino escolar precisam de estudo e conhecimentos teóricos 

para que sejam mais bem compreendidas. 

A pesquisa trouxe uma reflexão sobre as práticas dos professores, apresentando 

como objetivo principal a análise das práticas pedagógicas dos docentes que atuam do 

3° ao 5° ano do ensino fundamental na E.I.E. Jorge Iaparrá, relacionando com os 

princípios pedagógicos de interculturalidade, bilinguismo, comunitário, específico e 

diferenciado, previstos em lei. E como metodologia, optamos pelo estudo de caso com 



97 

 

base teórica em Yin (2001), sendo que a pesquisa é do tipo qualitativa, e na coleta de 

informações, usamos a observação participante, a análise de documentos e perguntas 

semiestruturadas em forma de questionário. 

Para o desenvolvimento da pesquisa, alguns autores foram essenciais para 

termos uma fundamentação teórica consistente. (Tassinari (2008, 2013), 

Baniwa/Luciano (2006, 2011), Freire (1987, 2017)), Grupioni (2008, 2016), Franco 

(2015), Candau (2012, 2016), Saviani (2013), são alguns dos autores que contribuíram 

na construção do texto, seja sobre as práticas pedagógicas, seja sobre o processo 

histórico da implantação do ensino escolar ou mesmo sobre os princípios da escola 

indígena. 

Na construção da seção sobre os saberes indígenas Karipuna da Aldeia Manga, 

tivemos a contribuição de dois sábios Karipuna, o Cacique Wagner e a professora Maria 

Sônia. Ressaltamos que esta seção fundamenta a pesquisa na prática, pois se faz 

necessário elencar quais são esses saberes que podem ou não serem vistos em sala de 

aula. Ouvir os mais velhos e sábios é propiciar que as vozes sejam ouvidas daqueles que 

possuem bastantes conhecimentos, é poder deixar registrado não só na memória, mas 

escrito, vindo a servir como material de pesquisa até mesmo para a próxima geração de 

pesquisadores. 

A seção sobre os conceitos dos princípios da educação escolar indígena foi uma 

das partes da pesquisa mais difíceis de desenvolver. Parto da justificativa que há poucas 

pesquisas que tratam exatamente dos princípios como um todo, e isso me motivou ainda 

mais a buscar meios de construir uma seção com todos os princípios e seus respectivos 

conceitos.  

Vimos que a escola tem um papel importante na vida dos indígenas, é vista 

como um dos locais de resistência. Candau (2012) corrobora que educação intercultural 

é um elemento fundamental na construção de sistemas educativos e sociedades que se 

comprometem com a construção democrática, a equidade e o reconhecimento dos 

diferentes grupos sociais que o integram.  

 Meliá (1999) acredita que continuamos resistindo devido a nossas próprias 

estratégias e que continua havendo uma educação indígena que permite o modo de ser e 

que a cultura venha se reproduzir nas novas gerações. Baniwa (2010) afirma que o 

fenótipo indígena, é visto como se fossem características distintivas de uma identidade 

universal indígena, e que a educação intercultural tende a desmitificar o padrão cultural 

indígena, que cada povo tem sua própria língua, tradições próprias, próprias 



98 

 

cosmologias, e assim por diante. É, portanto pela dimensão e diversidade de povos 

indígenas que existem por diversas partes do Brasil e do mundo que cada povo em suas 

localidades reivindicam uma escola que atenda seus anseios e projetos de futuro. 

 Cada povo apresenta suas formas de ver e estar no mundo, daí a necessidade do 

acesso a educação escolar específica e diferenciada, garantida em lei, que na prática 

enfrenta barreiras para ser implantada nas comunidades indígenas.  

O princípio do bilinguismo, que assegura o uso de uma ou mais línguas, 

fortalece o uso das línguas maternas, garante a manutenção e o aprendizado do aluno 

nas línguas específicas de seu povo. Este é um dos princípios, presente nas escolas que 

vem sendo assegurado nas escolas indígenas, de acordo com a formação de professores 

indígenas, falantes da língua e que passam a ocupar estes espaços. 

Vimos que os princípios da escola indígena são resultados de anseios das 

comunidades, reivindicadas pelas lideranças em manifestos nos diferentes contextos do 

país. Essa união dos povos indígenas confirma o princípio da escola de ser comunitária, 

porque nas comunidades todos participam das decisões, dos trabalhos e demais 

atividades que envolvem o desenvolvimento e a vida no território indígena. 

Portanto, acreditamos na necessidade de termos acesso a uma educação de 

acordo com os nossos anseios, nossos projetos de futuro. E que essa escola seja algo 

construído coletivamente, como vem sendo feita na Aldeia Manga, onde, de acordo com 

as necessidades dos alunos, vem sendo construído um modelo de escola que traduz na 

prática o que pretendemos para o futuro de nossos descendentes. 

Podemos afirmar que os princípios da escola indígena de ser comunitária, 

específica, diferenciada, bilíngue e intercultural são vistas nas práticas dos professores 

da E.I.E. Jorge Iaparrá, principalmente através da oralidade, na observação e 

aprendizados com os mais velhos e sábios na semana cultural e na troca de 

conhecimentos entre os alunos de diferentes povos que dividem o mesmo espaço no 

cotidiano do ambiente escolar, que vai além da sala de aula, se estende no cotidiano da 

aldeia Manga. 

A pesquisa apresenta vários conceitos e informações que serão imprescindíveis 

para futuros pesquisadores indígenas que buscam estudos que discutem a educação 

escolar indígena dos Karipuna. As expectativas e o desejo de pesquisar sobre educação 

escolar indígena vão além dos anseios de entender os processos que desencadearam o 

modelo de escola que temos hoje, é compreender como é posto em prática a escola 

reivindicada pelas nossas lideranças indígenas num passado marcado por intensas lutas 



99 

 

por garantias de direitos prescritos em leis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABBONIZIO, Aline. GHANEM, Elie. Educação Escolar Indígena e Projetos 

Comunitários de futuro. Educ. Pesqui., São Paulo, v. 42, n. 4, p. 887-901, out. / dez., 

2016. 

 

ALBUQUERQUE, Marcos Alexandre dos Santos; GRANDO, Beleni Saléte; 

TASSINARI, Antonela Maria Imperatriz (org). Educação Indígena: refelexões sobre 

noções nativas de infância, aprendizagem e escolarização. Florianópolis: Ed. Da 

UFSC, 2012. 

 

ALMEIDA, Tereza C, Cruz. Práticas Pedagógicas em Educação Ambiental: A 

Escola Diferenciada de Educação Infantil e Ensino Fundamental Tapeba Conrado 

Teixeira. 190 f. Dissertação (Mestrado em Educação Brasileira), Faculdade de 

Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2007. 

ÂNGELO, Francisca Novatino P. de. A educação escolar indígena e a diversidade 

cultural no Brasil. In: GRUPIONI (org.). Formação de professores indígenas: 

repensando trajetórias. Brasília: MEC/UNESCO, 2006. 

ARANHA, Maria Lúcia Arruda. História da Educação e da Pedagogia. Geral e 

Brasil. São Paulo: Moderna, 2006. (3ª ed. rev. ampl.) 

 

ASSIS, Eneide Corrêa. Escola Ind²gena, ñuma frente ideol·gica"? Dissertação 

(mestrado em Antropologia) ï UnB. Brasília, 1981. 

BANIWA, Gersem. Educação Escolar Indígena: Estados e Movimentos Sociais. 

Revista da FAEEBA- Educação e Contemporaneidade, Salvador, V. 19, n.33, p. 35-49, 

jan. / jun. 2010. 

BASTOS, Cecília M.C.Brito. Educação Escolar Indígena na região do Uaça no 

Município de Oiapoque ï AP (1964-1985). 2014. 165 f. Tese (Doutorado em 

Educação), Faculdade de Educação ï Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 

2014. 

BAUER, de Martin W.; GASKELL, George. Pesquisa Qualitativa com texto, imagem 

e som: um manual prático. Petropólis: Editora Vozes, 2008. 

BERGAMASCHI, M. A.; SILVA, R. H. Educação escolar indígena no brasil: da 

escola para índios às escolas indígenas. Ágora, v. 13, n. 1, p. 124-150, 30 nov. 2007 

 

BRAGA, Maria Margarete Sampaio de Carvalho. Prática pedagógica docente- 

discente: traços da pedagogia de Paulo Freire na sala de aula. Recife: Editora UFPE, 

2015. 

 

BRAGA, L. L. C.. A Educação Escolar Indígena Diferenciada. In: COLÓQUIO 

INTERNACIONAL EDUCAÇÃO E CONTEMPORANEIDADE. XVI, 1, 2022, São 

Cristovão. Anais... São Cristovão: Universidade Federal de Sergipe, 2022, p. 1-25.  

 



101 

 

BRASIL. Referencial Curricular para as Escolas Indígenas. Brasília, MEC / SEF, 

1998. 

 

BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. LDB ï Lei N° 9394/ 96, de 20 de 

dezembro de 1996. 

 

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

(INEP). Censo da Educação Básica 2022: notas estatísticas. Brasília, DF: Inep, 2023. 

 

BRITO, Edson Machado. A Educação Karipuna do Amapá no contexto da 

Educação Indígena diferenciada na Aldeia do Espírito Santo. 184 p. Tese 

(Doutorado em Educação) ï PUC-SP. São Paulo, 2012. 

CALDERONI, V. A. M. O.; NASCIMENTO, A. C. Saberes tradicionais indígenas, 

saberes ocidentais, suas intersecções na Educação Escolar Indígena. Visão Global, 

Joaçaba, v. 15, n. 1-2, p. 303-318, jan./dez. 2012. 

 

CANDAU, Vera Maria. Didática crítica intercultural: aproximações. 

Petrópolis: Vozes, 2012. 

_____________________. Diferenças Culturais, Interculturalidade e Educação 

em Direitos Humanos. Educ. Soc., Campinas, v. 33, n. 118, p. 235-250, jan.-mar. 

2012 Disponível em <http://www.cedes.unicamp. br> 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão; RUSSO, Kelly. Interculturalidade e Educação na 

América Latina: Uma construçaõ plural, original e complexa. Revista Diálogo 

Educacional, Pontífica Universidade Católica do Paraná, Brasil. vol. 10, n. 29,p. 

151-169, enero-abril, 2010. 

 
CHIZZOTTI, Antônio. Pesquisa em ciências humanas e sociais.12 ed. São Paulo: 

Cortez, 2017. 

 

CORREA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer 

epistemológico de Autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação 

territorializada. 2018. Dissertação (Mestrado profissional em Sustentabilidade junto a 

Povos e Terras Tradicionais ï MESPT), Universidade de Brasília, Centro de 

Desenvolvimento Sustentável, Brasília, 2018. 

 

CUNHA, Rodrigo Bastos. Políticas de línguas e educação escolar indígena no 

Brasil. Educar em Revista, [S. l.], v. 24, n. 32, p. p. 143ï159, 2008. Disponível em: 

https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/6710. Acesso em: 4 mar. 2025. 

 

CURRÍCULO DE ENSINO FUNDAMENTAL DAS ESCOLAS INDÍGENAS 

KARIPUNA, GALIBI MARWORNO, GALIBI KALôINë, PALIKUR. 2014. 

 

DôANGELIS, Wilmar da Rocha. Educa­«o Escolar Ind²gena? A gente precisa ver. 

Ciência e Cultura, São Paulo vol. 60, n. 4, p.28 ï 31, outubro, 2008. 

 

DESLANDES, Suely Ferreira. Pesquisa Social: teoria, método e criatividade / 

Suely Ferreira Deslandes, Otávio Cruz Neto, Romeu Gomes; Maria Cecília de Souza 

Minayo (organizadora). Petropólis, RJ: Vozes, 1994. 

 



102 

 

 

FERREIRA, Everaldo Sarmento. Meio Ambiente: Análise da prática docente na 

Escola Estadual Indígena de Araçá Amajari ï RR. 92 f. Dissertação (Mestrado em 

Ensino de Ciências e Matemática), Universidade Luterana do Brasil, Canoas, 2010. 

 

FILHO, José Camilo dos Santos. Pesquisa Educacional: Quantidade-Qualidade / 

José Camilo dos Santos Filho; Silvio Sánchez Gamboa (org.). ï 8. ed. ï São Paulo, 

Cortez, 2013. (Coleção Questões da Nossa Época; v. 46.). 

 

 

FRANCO, Maria Amelia Santoro. Práticas Pedagógicas de ensinar-aprender: por 

entre resistências e resignificações. Educ. Pesqui., São Paulo, V.41, n. 3, p. 601-614, 

jul. / set. 2015 

FRANCO, Maria Laura Puglisi Barbosa. Análise de Conteúdo.2ª Edição, Brasília, 

Liber Livro Editora, 2005. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 63. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2017.  

GRUPIONI, Luís D. Benzi. Olhar longe, porque o futuro é longe: cultura, escola e 

professores indígenas no Brasil. 2008. 240 f. Tese (Doutorado em Antropologia 

Social), Faculdade de filosofia, letras e ciências humanas ï Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2008. 

GRUPIONI, Luís D. Benzi. Que educação diferenciada é essa? Política Indigenista. 

Povos indígenas no Brasil, p.111 -113, 2016, Instituto Socioambiental. 

GRUPIONI, Luíz Donizete Benzi (org.). Formação de professores indígenas: 

repensando trajetórias. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2006. 

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-modernidade. Traduzido por Tomaz T. Da 

Silva, Guacira L. Louro -11 ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICAS. Censo 

Demográfico 2022: Indígenas: primeiros resultados do universo. Rio de Janeiro: 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas; 2023. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2ª edição. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2020. 

__________. Futuro Ancestral / Ailton Krenak ï 1ª ed. ï São Paulo: Companhia das 

Letras, 2022. 
 

LAURENCE, Bardin. Análise de Conteúdo. Tradução Luís Antero Reto, Augusto Pinheiro. 

São Paulo: Edições 70, 2016. 

 

LUCIANO, G. J. dos S. Língua, educação e interculturalidade na perspectiva 

indígena. Revista de Educação Pública, [S. I.], v. 26, n. 62/1, p. 295-310, 2017. DOI: 



103 

 

10.29286/rep. V26i62/1.4996. Disponível em: https: 

//periodicoscientíficos.ufmt.br/ojs/index.php/ educacaopublica/article/view/4996. 

Acesso em: 28 de out. 2024. 

 

LUCIANO, Gersem dos Santos. O índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre 

os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: LACED/Museu Nacional, 2006. 

 

_________________________. Educação para manejo e domesticação do mundo 

entre a escola ideal e a escola real: os dilemas da educação escolar indígena do Alto 

Rio Negro. 2011. 370 f. Tese (Doutorado em Antropologia Social), Instituto de ciências 

sociais ï Universidade de Brasília, Brasília, 2011. 

LUNA, Sergio Vasconcelos de. Planejamento de Pesquisa: uma introdução. São 

Paulo: Educ, 1996. 

MACHADO, Tadeu Lopes. A Escola Reivindicada: educação escolar no contexto do 

povo indígena Palikur. 2022. 372 p. Tese (Doutorado de Sociologia e Antropologia) ï 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2022. 

 

MAZZOTTI, Alda Judith Alves; GEWANDSZNAJDER, Fernando. O Método nas 

Ciências Naturais e Sociais: pesquisa quantitativa e qualitativa. 3ª reimp. Da 2ª ed. 

De 1999, São Paulo: Pioneira Thomson Learming, 2002. 

 

MELO, Elisângela A. Pereira de. Investigação Etnomatemática em contextos 

Indígenas: caminhos para a reorientação da prática pedagógica. 168 f. Dissertação 

(Mestrado em Educação), Centro de Ciências Sociais Aplicadas, Universidade Federal 

do Rio Grande do Norte, Natal /RN, 2007. 

MONTEIRO, Alcioni da Silva; MASCARENHAS, Suely Aparecida do Nascimento. 

Educação escolar diferenciada, formação de professores indígenas e currículo. EccoS ï 

Revista Científica, [S. l.], n. 54, p. e17338, 2020. DOI: 10.5585/eccos. N 54.17338. 

Disponível em: https://periodicos.uninove.br/eccos/article/view/17338. Acesso em: 3 

mar. 2025. 

 

NETO, Jaspe Valle. Educação Escolar Indígena Mura: por entre práticas docentes 

e o projeto político pedagógico. 167 f. Dissertação (Mestrado em Educação), 

Faculdade de Educação, Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2013. 

OLIVEIRA, L. A; NASCIMENTO, R. G. Roteiro para uma história da educação 

escolar indígena: notas sobre a relação entre política indigenista e educacional. Educ. 

Soc. Campinas, V. 33, n. 120, p. 765- 781, jul. ï set. 2012. Disponível em: 

http://www.cedes.unicamp.br  

OLIVEIRA, Leônia Ramos; OLIVEIRA, Lilia Ramos. Atuação do Serviço de 

Proteção aos Índios (SPI) entre o Povo Karipuna. 63 p. Monografia (Licenciatura 

Intercultural Indígena) ï Universidade Federal do Amapá. Oiapoque-Ap, 2023) 

PROJETO POLÍTICO PEDAGÓGICO DA ESCOLA INDÍGENA ESTADUAL 

JORGE IAPARRÁ. Aldeia Manga, 2024. 

RIBEIRO, Gleide de Almeida. Etnomatemática: situações, problemas e práticas 



104 

 

pedagógicas na realidade do sistema educacional Macuxi em Roraima. 166 f. 

Dissertação (Mestrado ï Área de concentração: História da Matemática), Programa de 

Pós-graduação em Educação Matemática, Universidade Bandeirantes de São Paulo, São 

Paulo, 2012. 

RICARDO, Carlos Alberto. Povos Indígenas no Brasil ï Amapá e Norte do Pará. 

V.3, São Paulo: CEDI, 1983. 

ROCHA, Juliane Silva Giusti da. Para Além do Nheengatu: políticas de educação 

linguística para povos indígenas do Amapá (1974-1988). 96 f. Dissertação (Mestrado 

em Educação), Programa de pós-graduação em Educação, Universidade Federal do 

Amapá, Macapá, 2022. 

ROCHA, Patrícia Graciela da; HAMEL, Rainer Enrique. Educação Escolar Indígena e as 

Pol²ticas Lingu²sticas para o Plurilinguismo: Uma breve an§lise do caso Teôykue. Travessias 

Interativas, São Cristovão ï SE, N. 22, V.10, p. 32-52, jul-dez, 2020. 

RUSSO, Kelly; PALADINO, Mariana. Reflexões sobre a lei 11.645/ 2018 e a inclusão da 

temática indígena na escola. . Revista Fórum Identidades, Itabaiana-SE, 2015. 

Disponível em: https://ufs.emnuvens.com.br/forumidentidades/article/view/4260. 

Acesso em: 4 mar. 2025. 

SANTOS, Nara Aniká dos. A Educação Escolar Indígena entre os Karipuna: 

história e perspectivas da Aldeia Manga. 15 p. Monografia (Licenciatura 

Intercultural Indígena) ï Universidade Federal do Amapá. Oiapoque-AP, 2012. 

 

SAVIANI, Dermeval. História das ideias pedagógicas no Brasil. Campinas, SP: 

Autores Associados, 6ª ed. revista e ampliada, 2021. 

 

SILVA, Aracy Lopes da; FERREIRA, Mariana Kawall Leal (org.). Práticas 

pedagógicas na escola indígena. São Paulo: Global, 2001. 

 

 SILVA, A. C. da; BICALHO, P. S. dos S.; SILVA, W. M. S. da. DANDO VOZ À 

RESISTÊNCIA: a importância da oralidade nos meios acadêmicos. Revista UFG, 

Goiânia, v. 24, n. 30, 2025. DOI: 10.5216/revufg. v24. 80368. Disponível 

em: https://revistas.ufg.br/revistaufg/article/view/80368. Acesso em: 26 out. 2025.  

SILVA, Meire Adriana da. Galibi Marworno, Palikur, Galibi Kaliña e Karipuna: 

demarcando território e territorializaçõe ï Oiapoque / AP - Amazônia. 418 p. Tese 

(Doutorado em Ciências Sociais) ï Universidade Estadual Paulista ñJ¼lio de Mesquita 

Filhoò, Faculdade de Ci°ncias e Letras, Araraquara, 2020. 

 

SILVA, Reginaldo Gomes da. Educação Escolar na Fronteira do Brasil entre os 

Karipuna e os Galibi-Marworno: da assimilação á autonomia. Anais do XXVI 

Simpósio Nacional de História ï ANPHU. São Paulo, p. (1 a 14), julho, 2011. 

Disponível em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios. Acesso em: 18/01/2025. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 

culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

SOARES, Maria Dolores de Oliveira. Os Processos de Construção de uma Escola 

https://revistas.ufg.br/revistaufg/article/view/80368
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios


105 

 

Diferenciada: o caso da Escola Indígena Ixubay Rabui Puyanawa. 256 f. Tese 

(Doutorado em Educação), Programa de pós-graduação em Educação, Universidade 

Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2011. 

 

SPOTTI, Carmem Véra Nunes; MOURA, Ana Aparecida Vieira de; CUNHA, 

Genilza Silva. o lugar onde vivo: das narrativas orais indígenas á prática de leitura e 

de escrita. Revista Nau Literária,[S.I.], v.9, p.[1 á 20], 2013. Disponível em: 

http://www.seer.ufrgs.br/index.php/NauLiteraria/issue/view/222. Acesso em: 

28/10/2025. 

 

TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz. No Bom da Festa: O Processo de 

Construção Cultural das Famílias Karipuna do Amapá. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 2003. 

 

TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz. A educação escolar indígena no contexto 

da antropologia brasileira. Ilha Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 10, n. 1, 

p. 217ï244, 2008. DOI: 10.5007/2175-8034.2008v10n1p217. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2008v10n1p217. 

Acesso em: 1 maio. 2025. 

 

TILIO, Rogério. ACERCA DO CONCEITO DE CULTURA. Revista Eletrônica do 

Instituto de Humanidades. Volume VII Número XXVIII Jan-Mar. 2009. Disponível 

em: https://publicacoes.unigranrio.edu.br/index.php/reihm/article/view/213 .Acesso em 

19 nov 2023. 

 

VEIGA-NETO, Alfredo. Cultura, Culturas e Educação. Revista Brasileira de 

Educação. Maio/Jun/Jul/ago. 2003, Nº 23. Disponível em: 

scielo.br/j/rbedu/a/G9PtKyRzPcB6Fhx9jqLLvZc/?format=pdf Acesso em 18 nov 2023. 

 

WALSH, Catherine. La Interculturalidad en La Educacion. Ministério de Educacion, 

Lima, Peru, 2005. 

 

YIN, Robert K. Estudo de caso: planejamento e métodos / Robert K. Yin; trad. Daniel 

Grassi - 2.ed. -Porto Alegre: Bookman, 2001 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

http://www.seer.ufrgs.br/index.php/NauLiteraria/issue/view/222
https://publicacoes.unigranrio.edu.br/index.php/reihm/article/view/213
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/G9PtKyRzPcB6Fhx9jqLLvZc/?format=pdf


106 

 

ANEXO I 

 

PROPOSTA DE ROTEIRO DE PERGUNTAS SEMI-ESTRUTURADA 

 

Caracterização dos/as colaboradores/as da pesquisa: 

1. Nome, idade, quanto tempo que trabalha na educação escolar indígena na escola 

Jorge Iaparrá, origem na própria aldeia Manga. 

 

Perguntas relacionadas à caracterização do trabalho pedagógico: 

1. Você compreende quais os princípios da educação escolar indígena? 

2. Na sua concepção, esses princípios da educação escolar indígena são praticados 

na Escola Jorge Iaparrá? 

3. Você encontra dificuldades para concretizar os planejamentos de suas aulas? 

Caso afirmativo, você pode citar alguns? 

4. Você participa ou participou de alguma formação continuada que trata sobre os 

princípios da educação escolar indígena? Caso afirmativo, pode dizer qual ou 

quais e quem promoveu? 

5. Em sua prática pedagógica, como você trabalha os conteúdos específicos da 

cultura indígena, e como você trabalha os conteúdos não indígenas? 

6. Você entende que o ensino ofertado aos alunos na escola da aldeia Manga está 

de acordo com os princípios da cultura indígena do povo Karipuna? Por quê? 

7. No seu entendimento, de que forma a educação escolar pode contribuir para 

colaborar no fortalecimento da cultura indígena, bem como estabelecer um 

diálogo viável com a cultura não indígena? Você entende que a escola Jorge 

Iaparrá contribui nessa tendência? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 

 

ANEXO II 

ROTEIRO PARA A OBSERVAÇÃO PARTICIPANTE 

 

ESPAÇO FÍSICO DA ESCOLA: 

Salas de aula 

Sala dos professores 

Cozinha 

Refeitório 

Biblioteca e acervo bibliográfico 

Materiais pedagógicos 

Banheiros 

 ALUNOS 

Número de alunos por turmas 

Número de alunos matriculados no ano letivo de 2025 

Origem \ Povo 

Língua materna 

Relação com o professor 

PROFESSOR 

Formação; 

Experiência profissional; 

Membro de associação; 

Materiais dididáticos que utiliza; 

Possui plano de curso; 

Onde e quando realiza planejamento de aula; 

Como trabalha os princípios pedagógicos em sala; 

Como trabalha os saberes culturais em sala. 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

 

ANEXO III 

PERGUNTAS PARA PAIS E MEMBROS DA ALDEIA MANGA 

 

NOME: 

IDADE: 

PROFISSÃO: 

 

1) O que significa o território para os indígenas? 

 

2) Qual a importância do rio para os indígenas da aldeia Manga? 

 

3) Como é a cosmologia dos Karipuna da aldeia Manga? 

 

4) Como é a cultura dos Karipuna da aldeia Manga? 

 

5) Quais ensinamentos devem estar presente no ensino escolar? 

 

6) Como é a escola ideal para atender as expectativas dos indígenas da aldeia 

Manga? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

 

 

 

 

 



110 

 

 


